## المرابع المراب

تصنيف الامام المجليل ، المحدّث ، الفقيد ، فخرالاندلس أصنيف الأمام المجليل ، المحدّث ، الفقيد ، فخرالاندلس أم مدين سعيد من مزم أم مدين سعيد من مزم المتوفى سيئة ٢٥٦ ه.

طبعت محققة تعن النسخة الخطيّة الني بن أيدينا ، ومُقابَلة على النسختين الخطيّتين المحفوظة بن بدار الكتب المصرية والمرقمتين ١١ و ١٣ ، مِن علم الأصول ، كار الكتب على النسخة التي حققها الاستناد

الشيخ المحر محتريث كر

المجنزوالثامن

## 多的多别的

## وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم (فصل)

قال ابو محمد: ويقال للقائلين بالقياس: أليس قد بعث الله عز وجل محمداً صلى الله عليه وسلم رسولا الى الانس والجن ، فأول مادعاهم إليه فقول « لا إله إلا الله » ورفض كل معبود دون الله تعالى ، من وثن وغيره ، وأنه رسول الله فقط ، لم يكن فى الدين شريعة غير هذا أصلا ، لا إيجاب حكم ، ولا عربيم شي \* فن قولهم وقول كل مسلم وكافر \_: نعم ، هذا أمر لاشك فيه ولا يحريم شي \* فن قولهم وقول كل مسلم وكافر \_: نعم ، هذا أمر لاشك فيه والا ينكره أحد \_: فقد كان الدين عند أحد ، فاذ هذا لاخلاف فيه ولا شك فيه ولا ينكره أحد \_: فقد كان الدين والاسلام لا تحريم فيه ولا إيجاب ، ثم أنزل الله تعالى الشرائع ، فما أمر به فهو واجب ، ومانهى عنه فهو حرام ، وما لم يأمر به ولانهى عنه فهو مباح مطلق حلال كما كان ، هذا أمر معروف ضرورة بفطرة العقول من كل أحد ، فني ماذا يحتاج الى القياس أو الى الرأى ? ا أليس من أقر بما ذكر فا ثم أوجب مالا نص بايجابه ، أو حرم مالا نص بالنهى عنه \_: قد شرع فى الدين مالم يأذن به الله تعالى ? وقال مالا يحل القول به ? ا وهذا برهان لائح واضح ، وكاف لامعترض فيه .

ثم يقال لهم أيضا وبالله تعالى التوفيق: فياذا يحتاج الى القياس؟ أفيما نص عليه الله تعالى ورسله عليه السلام ؟ أم فيما لم ينص عليه ؟ فان قالوا فيما نص عليه ، فاردوا الاجماع ، وقاربوا الخروج عن الاسلام ، لا نه لم يقل بهسذا أحد ،

وهو مع ذلك قول لا يمكن أحد أن يقوله ، لأنه لاقياس إلا على أصل برد ذلك الفرع إليه ، ولا أصل إلا نص أو اجماع ، فصح على قولهم أن القياس إنما هو مردودالى النص .

وان قالوا: فيما لم ينص عليه ، قلنا لهم و باقه تعالى التوفيق: قال الله تعالى: (اليوم أكملت لهم دينكم وأعمت عليكم نعمتى) وقال تعالى: (مافرطنا فى اليوم أكملت لهم دينكم وقال تعالى: (لتبين للناس مانزل اليهم) وقال عليه السلام فى حجة الوداع: (اللهم هل بلغت ؟ قالوا: نعم قال: اللهم اشهد)

حدثنا محمد بن سعيد بن نبات ثنا أحمد بن عون الله ثنا قاسم بن أصبغ ثنا الخشنى ثنا محمد بن المثنى ثنا عبد الرحمن بن مهدى ثناشعبة عن أبى اسحق عن مرة الهمدانى قال قال عبد الله بن مسعود: من أراد العلم فليثر القرآن فان فيه علم الأولين والآخربن. هكذا رويناه عن مسروق والوهرى: انه ليس شي اختلف فيه إلا وهو في القرآن. فصح بنص القرآن أنه لاشي من الدين وجميع احكامه إلا وقد نص عليه. فلا حاجة بأحدالى القياس

فان قالوا ؛ إنما نقيس النوازل من الفروع على الاصول

قال ابو محمد: وهذا باطل ، لانه ليس في الدين إلا واجب أو حرام أو مباح ، ولا سبيل الى قسم را بع البتة ، فأى هذه أصل وأى هذه فرع ?! فبطل قولهم ، وصح أن أحكام الدين كلها أصول لافرع فيها وكلها منصوص عليه ، فما اختلف الناس قط إلافى الأصول ، كالوضوء والصلاة والزكاة والحج ، والحرام من البيوع والحلال منها ، وعقود النكاح والطلاق ، وما أشبه ذلك . فأن قالو! : لسنا ننكر أن الله تعالى لم يفرط في الكتاب من شي ، ولا أن النبي صلى الله عليه وسلم بين - : ولكن النص والبيان ينقسم قسمين : أحدها نص على اللهي باسمه ، والثاني نصعليه بالدلالة ، وهذا هو الذي نسميه أحدها نص على الشي باسمه ، والثاني نصعليه بالدلالة ، وهذا هو الذي نسميه قياساً ، وهو التنبيه على علة الحكم ، فيما وجدت تلك العلة حكم بها .

قالو: وهذا هو الاختصار وجوامع الـكلم التي بعث بها رسول الله صلى الله

عليه وسلم.

قيل لهم وبالله تعالى التوفيق: هـذا هو الباطل ، لأن الذى تذكرون دعوى بلا دليل ، وتلك الدلالة لاتخلو من أن تكون موضوعة فى اللغة \_التى بها خوطبنا وبها نزل القرآن \_ لذلك المعنى بعينه ، فهذا غير قولكم ، وهذا هو القسم الأول من النص على الشي باسمه ، فلا تموهوا فتجعلوا النص قسمين ، أو تكون تلك الدلالة غير موضوعة فى اللغة \_ التى بها خوطبنا وبها ازل القرآن \_ لذلك المعنى ، فان كانت كذلك فهذا هو التلبيس والتخليط ، الذي قد تنزه الله تعالى ونزه رسوله صلى الله عليه وسلم عنه . ولا يحل لا حد أن ينسب هذا الى الله تعالى ولا إلى رسوله صلى الله عليه وسلم .

وهذا برهان ضرورى ، ولا محيد عنه بين لا إشكال فيه على من له أقل فهم . وليس هذا طريق اختصار ولا تنبيه ولا بيان ، لكنه خبط واشكال وافساد وتدليس .

ولا تنبيه ولا بيان فيمن بريد أن يعلمنا حكم الصداق فلا يذكر صداقاً على ذلك بما نقطع فيه البد ، أو يريد الا كل فيذكر الوط ، أو يريد الجوز فيذكر الملح ، أو يريد المخطى وفيذكر المتعمد ، وهذا تكليف مالا يطاق ، والزام لعلم الغيب والكهانة ، وايجاب للحكم بالظن الكاذب . تعالى الله عن ذلك ، وتنزه رسوله صلى الله عليه وسلم عنه .

وانما الاختصار وجوامع الـكلم والتنبيه أنبأتى الى المعنى الذي يعبر عنه بألفاظ كثيرة فيبينه بألفاظ مختصرة جامعة يسيرة ، لا يشذ عنها شيء من المراد بها البتة ، ولا تقتضى من غير المراد بها شيئا أصلا ، فهـذا هو حقيقة الاختصار والبيان والتنبيه .

وذلك مثل قول الله تعالى : ( فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل مأاعتدى

عليكم) فدخل تحت هذا اللفظ مالو تقصى لملئت منه أسفار عظيمة ، من ذكر قطع الأعضاء هضواً عضواً، وكسرها عضواً عضواً، والجراحات جرحاً جرحاً ، والضرب هيئة هيئة ، وذكر أخذ الا موال ، وسائر مايقتضيه هذا المعنى ، من تولى المجنى عليه للاقتصاص ، ونفاذ أمره فى ذلك .

ومثل قوله عليه السلام: «جرح العجماء جبار» وسائر كلامه عليه السلام وأما من أسقط (١) معانى أرادها ، فلم يذكرها بالاسم الموضوع لها فى اللغة التى بها خوطبنا ، وطمع أن يدل عليها باسم غير موضوع لها فى اللغة \_: فهذا فعل الشيطان ، المريد إفساد الدين ، والتخليط على المسلمين ، لافعل رب العالمين ، وخاتم النبيين ، وبالله تعالى نستمين ه

قان قالوا: لسنا نقول: إنه تنزل نازلة لاتوجدفى القرآن والسنة ، لـكـنا نقول: إنه يوجد حكم بعض النوازل نصاً ، وبعضها بالدليل ـ

قيل لهم وبالله تمالى التوفيق: إن هذاحق ، ولـكن إن كانهذا الدليل الذي تذكرون لا يحتمل إلا وجها واحداً ، فهذا قولنا لاقولكم ، وأما إن كان ذلك الدليل يحتمل وجهين فصاعداً ، فهذا ينقسم على قسمين: إما أن يكون هناك نص آخر يبين مراد الله تمالى من ذينك الوجهين فصاعداً بيانا جلياً أو اجماع كذلك ، فهذا هو قولنا ، وهو النص بعينه لم نزل عنه ، وإما أن لا يكون هناك نص آخر ولا اجماع يبين بأحدهما مراد الله عز وجل من ذلك .: فهذا اشكالو تلبيس ، تمالى الله عن ذلك ، ولا يحل لا حداً أن ينسب هذا الى شيء من دين الله تمالى ، الذي قد بينه غاية البيان على لسان وسوله صلى الله عليه وسلم »

فان قالوا: ان التشابه بين الأدلة هو أحد الأدلة على مراد الله تعالى . قيل لهم: هذه دعوى تحتاج الى دليل يصححها ، وما كان هكذا فهو

<sup>(</sup>١) في الاصل (اسقاط) وهو خطأ

باطل باجماع ، ولا سبيل الى وجود نص ولا اجماع يصحح هـذه الدعوى ، ولا فرق بينها وبين من جعل قول انسان من العلماء بعينه دليلا على مراد الله تعالى فى تلك المسألة ، وكل هذا باطل وافتراء على الله تعالى .

وأيضاً فانهم فى التشابه الموجب للحكم مختلفون، فبعضهم يجعل صفة ما علة لذلك الحسكم، وبعضهم يمنع من ذلك، ويأتى بعلة أخرى، وهـذا كله تحـكم بلا دليل.

وقد صحح بعضهم العلة بطردها فى معلولاتها ، وهذا تخليط تام ، لأن الطرد إنما يسمح بعد صحة العلة ، لائن الطرد إنما هو فرع يوجبه صحة العلة ، وإلا فهو باطل ، ومن المحال أن لا يصح الائصل إلا بصحة الفروع.

وأيضا فانهم اذا اختلفوا فى طرد تلك العلة و فليسمن طردها ليصححها بأولى بمن لم يطردهاليبطلها وطرد غيرها ، وهذا كله تحكم فى الدين لا يجوز. وذلك نحو طرد الشافعى علة الاكل فى الربا ، ومنع أبى حنيفة ومالك مرف فلك ، وطرد أبى حنيفة علة الوزن والكيل ، ومنع مالك والشافعى من ذلك ، وطرد مالك علة الادخار والاكل ، ومنع أبى حنيفة والشافعى من ذلك . فان قالوا: فأرونا جميع النوازل منصوصاً عليها .

قلنا: لو عجزنا عن ذلك لما كان عجزنا حجة على الله تعدالى ، ولا على رسوله صلى الله عليه وسلم ، إذ لم ندع لكم - الواحد فالواحد منا - الاحاطة بجميع السنن ، لكن حسبنا أننانقطع بأن الله تعالى بين لناكل مايقع من أحكام الدين الى يوم القيامة ، فكيف ونحن نأتيكم بنص واحد فيه كل نازلة وقمت أو تقع الى يوم القيامة وهو الخبر الصحيح الذى ذكرناه قبل باسناده وهو قوله صلى الله عليه وسلم : «دعونى ماتركتكم ، فاعا هلك من كان قبلكم مكثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم ، فاذا أمرتكم بشىء فأتوا منه ما استطعم » واذا نهيتكم عن شىء فاجتنبوه فصح نصاً أن مالم يقل فيه استطعم » واذا نهيتكم عن شىء فاجتنبوه فصح نصاً أن مالم يقل فيه

النبى صلى الله عليه وسلم فليس واجباً ، لانه لم يأمر به ، وليس حراما ، لا نه لم ينه عنه ؛ فبقى ضرورة أنه مباح . فن ادعى أنه حرام مكلف أنيا في فيله بنهى من النبى صلى الله عليه وسلم ، فان جاء به سممنا وأطعنا ، وإلا فقوله باطل ، ومن ادعى فيه ايجاباً كلف أن يأتي فيه بأمر من النبى صلى الله عليه وسلم ، فان جاء به سممنا وأطمنا ، وان لم يأت به فقوله باطل . وصح بهذا النص أن كل ماأمر به عليه السلام فهو فرض علينا ، إلا مالم نستطع من ذلك، وأن كل مانها عنه فرام ، حاشا مابينه عليه السلام أنه مكروه أوندب فقط ، فلم يبق في الدين حكم إلا وهو ههنا منصوص جملة .

ثم نعكس عليهم هـذا السؤال وهذا القول فنقول لهم: أنتم تقولون لانازلة إلا ولها نظير في القرآن أو السنة ، فنحن نعكس عليكم السؤال عن تلك النوازل التي تريدون سؤالنا عنها ، من دينار وقع في محبرة ! وسائر تلك الحماقات ! فأرونا نظائرها في القرآن والسنة ? وأنتم تقرون أنه لانصوص فيها ، فغبرونا كيف تصنعون فيها ؟ أنحهون فيها بقولكم ? فهذا دينكم لادين الله ، فني هـذا مافيه ، فظهر فساد كل سؤال لهم . والحد لله رب العالمين كثيراً ه

وقال من سلف من أصحابنا رحمهمالله: يقال لمن قال بالقياس: قد أجمعهم \_ أنه وجميع المسلمين بلا خلاف من أحد منهم على أن الأحكام كلهافى الديانة جائز أن تؤخد نصا ، واتفقوا كلهم \_ بلا خلاف من واحد منهم ، لامن القائلين بالقياس ولا من غيرهم \_ على أن أحكام الديانة كلها لا بجوزأن تؤخذ قياساً ، ولا بد عندهم من نص يقاس عليه ، فيقال لا صحاب القياس: إن كان القياس عندكم حقا فن ههنا ابدؤا به ، فقيسوا ما اختلفنا فيه من المسائل كان القياس فيها ومنعنا نحن منها \_ : على ما اتفقنا عليه من المسائل التى جوزتم القياس فيها ومنعنا نحن منها \_ : على ما اتفقنا عليه من المسائل التى أقررتم أنها لا يجوز أن تؤخذ قياسا ، فإن لم تفعلوا فقد تركم القياس،

وان فعلتم تركتم القياس ، ولسنا نقول أن هذا العمل صحيح عندنا ، ولكنه صحيح على أصولكم ، ولا أبطل من قول نقض بعضه بعضا .

ويقال لهم: قد وجدنا مسائل كثيرة قد أجمتم أنم وجميع الامة على ترك القياس فيها ، كقاتل تاب قبل أن يقدر عليه وندم ، فلا يسقط عنه القصاص عند أحد ، ولم تقيسوا ذلك على محارب تاب قبل أن يقدر عليه فالحد في الحرابة عنه ساقط . وكذلك اتفقوا على أن لايقاس الغاصب على السارق ، وكلاها أخذ مالا محرماً حمداً ، أو كترك قياس تمويض الاطعام من الصيام في قتل الخطأ على تمويضه من الصيام في الظهاد ، ومثل هذا كثير جداً ، بل هو أكثر مما قاسوا فيه ، فاو كان القياس حقا ماجاز الاجماع على ترك ، كما لا يجوز الاجماع على ترك الحق الذي هو القرآن أو كلام الرسول صلى الله عليه وسلم مما صح عنه ، فانه لم يجمع قط على ترك شيء منه الا لنص آخر ناسخ له فقط ، وهذا يوجب بطلان القياس ضرورة ه

ويقال لهم: أخبرونا عن القياس، أيخلوا عندكم أن يحم للشي الذي لانص فيه ولا اجماع بمثل الحكم الذي فيه نص أواجماع: إما لعلة فيهما معا، هي في المحكوم فيه علامة الحكم، وإما لنوع من الشبه بينهما، وإما مطارفة لالعلة ولا لشبه، ولاسبيل الى قسم رابع أصلا ?! فان قالو: مطارفة لالعلة ولا لشبه، كفونا مؤنهم، وصار قائل هذا ضحكة ومهزأة!! ولم يكن أيضا أولى بما يحكم به من غيره يحكم في ذلك الاثمر بحكم آخر. وهذا مالا بقوله أحد منهم \*

فان قالوا: بل لنوع من الشبه ، قيـل لهم: وما دليلكم على أن ذلك النوع من الشبه يجب به ذلك الحـكم 9 ولا سبيل الى وجود ذلك الدليل . وتعارضون أيضا بشبه آخر يوجب حكما آخر ، وهكذا أبداً .

فان قالوا: بل لعلة جامعة بين الحكمين، سألناهم: ما الدليدل على أن

الذي تجملونه علة الحسم هي علة على الحقيقة ? فان ادعوا نصا ، فالحسم حينتذ للنص ، ونحن لانتكر هذا اذا وجدناه . فان قالوا : غير النص ، قلنا : هـذا الباطل والدعوى التي لا برهان على صحتها ، وما كان هكذا فهو ساقط بنص القرآن ، وبحكم الاجماع والعقول . وان قالوا : طرد حكم العلة دليل على صحتها . قيل لهم : طرد كم أنتم ، أو طرد أهل الاسلام ? ! فان قالوا : طرد أهل الاسلام قيل : هذا اجماع لاخلاف فيه ، ولسنا نخالفكم في صحة الاجماع اذا وجد يقينا . وان قالوا : بل طردنا نحن ، قيل لهم : ماطردكم أنتم حجة على أحد ! فهاتوا برها نكم على صحة دعواكم ان كنتم صادقين اوهذا مالا مخلص لهم منه أصلا . والحمد لله رب العالمين .

قال أنو محمد: وقد جاءت نصوص القرآن بابطال القياس.

فن ذلك قول الله تعالى: (ياأيها الذين آمنوا لاتقدموا بين بدى الله ورسوله) وقال تعالى: (ولا تقف ماليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا) وقال تعالى: (مافرطنا فى الكتاب من شى، ) وقال تعالى: (وما كان ربك نسيا). وهذه نصوص مبطلة للقياس، وللقول فى الدين بغير نص، لا أن القياس على مابينا قفو لما لاعلم لهم به، وتقدم بين يدى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، واستدراك على الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، واستدراك على الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، واستدراك على الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، واستدراك على الله تعالى ورسوله على الله عليه وسلم مالم يذكراه.

فان قال أهل القياس: فلمل انكاركم للقياس قول بغير علم ،وقفو لما لاعلم الكم به ، و تقدم بين يدى الله ورسوله !

قيل لهم وبالله تعالى التوفيق: نحن نريكم انكارنا للقياس أنه قول بعلم وبنص وبيقين، وذلك أن الله عز وجل قال: ( والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لاتعامون شيئا). فصح يقينا لاشك فيه أن الناس خرجوا إلى الدنيا لايعامون شيئا أسلا، بنص كلام الله عز وجل. وقال تعالى: ( كما أرسلنا

فيكمرسولا منكم يتلوا عليكم آياتناويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون ). فصح يقيناً أن الله أرسل محمداً رسوله صلى الله عليه وسلم الينا ليعلمنا مالم نعلم ، فصح ضرورة أن ماعلمنا الرسول عليــه السلام من أمور الدين فهوالحق ، ومالم يعلمنا منها فهو الباطل ، وحرام القول به . وقال تعالى يعنى به ابليس اللمدين: ( انما يأس كم بالسوء والفحشاء وأن تقولوا على الله مالا تعامون) وقال تعالى : (قل أنما حرم ربى الفواحش ماظهر منها وما نطن والانم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله مالا تعلمون ). فصح بنص القرآن أننا خرجنا إلى الدنيا لانعلم شيئًا ، ثم حرم علينا القول على الله تعالى بما لانعلم ، وأخبرنا تعالى أن ابليس يأمرنا بأن نقول على الله مالا نعلم 6 فقد صح بهذه النصوص فرورة أن القول بالقياس وبغير القياس كمن أثبت العنقاء والغولوالكيميا ،وكقول الروافض في الامام، وكقول من قال بالالهام، وكل هذا فالقول به على الله تعالى في الدين حرام ، مقروب بالشرك ، أمر من أمر ابليس ، إلا ماعملنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فهو الحق الذي نقوله على الله تعالى ، ولا من أمر الشيطان بلا شك . وقد بينا فيما خلاكل ماشغبوا ،مما أرادوا التمويه به فيه بالحديث ، فحرم القول بالقياس البتة .

وبهـذا بطل كل قول بلا برهان على صحته حتى لولم يقم برهان بابطاله، فلو لم يكن لنا برهان على ابطال القياس لـكان عدم البرهان على اثباته برهافا في ابطاله ، لأن الفرض علينا أن لانوجب في الدين شيئًا إلا ببرهان ، وإذ ذلك كذلك ، فالفرض علينا أن نبطل كل قول قيـل في الدين ، حتى يقوم برهان يصححه ، وهذا برهان ضرورى لامحيد عنه . وبالله تعالى التوفيق \* وقد اعترض بعضهم في قول الله تعالى : (اليوم أكمت لـكم دينكم)

بما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الخيس قبل موته عليه السلام بأربعة أيام: « اثنونى بكتاب أكتب لكم كتابالن تضلوا من بعدى». وبما روى عن عائشة رضى الله عنها من قولها: « لم يكن الوحى قط أكثر منه قبيل موت النبى صلى الله عليه وسلم » فقالوا: هذه أشياء زائدة على ما كان حين قوله تعالى فى حجة الوداع: (اليوم اكملت لكم دينكم) »

واعترض آخرون من أهل الجهل على الحديث المذكور بالاكة المذكورة، وصوبوا فعل عمر وقوله فى ذلك اليوم .

قال ابو محمد: وهذان الاعتراضان من هاتين الطائفتين لا يشبهان اعتراض المسلمين ، وانحا يشبهان اعتراض أهل الكفر والالحاد ، وبعيد عندنا أن يعترض بهما مسلم صحيح الباطن ، لأن الطائفة الأولى مكذبة لله عز وجل في قوله إنه الكرل ديننا ، مدعية أنه كانت هنالك أشياء لم تكمل ، والطائفة الثانية مجهلة لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، مدعية عليه الكذب في أص الكتاب الذي أراد أن يكتبه ، أو التخليط في كلامه ، وأن قول عمر أصوب من قول رسول صلى الله عليه وسلم ، وكلا هذين القولين كفر مجرد .

وكل هـذه النصوص حق و لاتعارض بين شي منها بوجه من الوجوه و لأن الآية المذكوة نزلت يوم عرفة في حجة الوداع و قبل موته صلى الله عليه وسلم بثلاثة أشهر و وحتى لو نزلت بهـد ذلك شرائع لما كان نزولها معارضاً للآية المذكورة ، لأن الدين في كل وقت تام كامل ، ولله تعالى أن يعجو من الدين مايشاء ، وأن يزيد فيه وأن يثبت ، وليس ذلك لغيره ، بلقد صح أم النبي صلى الله عليه وسلم قبيل موته بساعة باخراج الكفار من جزيرة العرب ، وأن لا يبقى فيها دينان ، ولم يكن هـذا الشرع ورد قبل ذلك ، ولو ورد لما أقرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم . وانما غرضنا من هـذه الآية أن الله تعالى قليس لا حد أن يزيد فيه أن الله تعالى قليس لا حد أن يزيد فيه

رأياً ولاقياسا لم يزدها الله تعالى فى الدين ، وهذا بين . وبالله تعالى التوفيق هو أما أمر الكتاب الذى أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يكتبه يوم الحميس قبل وفاته عليه السلام بأربعة أيام : \_ فانماكان فى النص على أبى بكر رضى الله عنه ، ولقد وهل عمر وكل من ساعده على ذلك ، وكان ذلك القول منهم خطأ عظيما ، ولكنهم الخير أرادوا ، فهم معذورون مأجورون ، وان كانوا قد عوقبوا على ذلك بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم إياهم بالخروج عنه ، وانكاره عليهم التنازع بحضرته .

ولقد ولد الامتناع من ذلك الكتاب من فرقة الانصار يوم السقيفة ماكاد يكون فيه بوار الاسلام ، لولا أن الله تداركنا بمنه ، وولد من اختلاف الشيمة ، وخروج طوائف منهم عن الاسلام . : أمراً يشجى نفوس أهل الاسلام ، فلو كتب ذلك الكتاب لانقطع الاختلاف في الامامة ، ولما ضل أحد فيها ، لكن ليقضى الله أمراً كان مفعولا ، وقد أبي ربك إلا ماترى .

وهذه زلة عالم ـ نمنى قول عمر رضى الله عنه يومئذ ـ قد حذرنا من مثلها ، وعلى كل حال فنحن نثبت ونقطع ونوقن ، ونشهد بشهادة الله تعالى، ونبرأ من كل من لم يشهد ـ : بأن الذى أراد عليه السلام أن يمله فى ذلك اليوم ، فى الكتاب الذى أراد أن يكتبه ، لو كان شرعا زائداً من تحريم شى لم يتقدم تحريم ، أو تحليل شى تقدم تحريمه ، أو ايجاب شى لم يتقدم ايجابه، أو اسقاط ايجاب شى تقدم ايجابه ـ : لما ترك عليه السلام بيانه ولا كتابه لقول عمر ، ولا لقول أحد من الناس . فصح ضرورة أنه فيا قد علم بوحى الله أنه سيتم ، من ولاية أبى بكر ، وذلك بين فى قوله عليه السلام فى حديث عائشة الذى قد ذكر ما قبل : « ويأبى الله والمؤمنون » فى حديث عائشة الذى قد ذكر ما قبل : « ويأبى الله والمؤمنون » وروى أيضا : « والنبيون إلا أبا بكر » فوضح البرهان بصحة قولنا يقينا.

وأما تتابع الوحى فانما كان بلاشك تأكيداً في النزام مانزل من القرآن قبل ذلك ، ومثل ماروى من ( اذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجا ) ونزول ( واتقوا يوما ترجمون فيه الى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ) وآية الكلالة التي قد كان تقدم حكمها . فصح أنه لا تعارض بين شي من هذه النصوص والحمد لله رب العالمين \*

فان قالوا : فأرونا كل نازلة تنزل على ماتقولون فى نص القرآن والسنة . قلمنا لهم : نعم ، وبالله تعالى التوفيق ، هذا واجب علينا ، وأول ذلك : أن نقرر ما الديانة ? وهي أن نقول :

إن أحكام الشريعة كلها \_ أولهاعن آخرها \_ تنقسم ثلاثة أقسام لارابع لها: وهي فرض لابد من اعتقاده والعمل به مع ذلك، وحرام لابد من اجتنابه قولا وعقداً وعملا، وحلال مباح فعله ومباح تركه، وأما المكروه والمندوب اليه فداخلان تحت المباح على مابينا قبل الأن المكروه لا يأتم فاعله، ولوأتم لكان حراما، ولكن يؤجر تاركه، والمندوب اليه لا يأتم تاركه ولو أتم لكان فرضا، ولكن يؤجر فاعله.

فهذه أقسام الشريعة باجماع من كل مسلم ، وبضرورة وجود العقل فى القسمة الصحيحة ، الى ورود السمع بها ، فاذ لاشك فى هـذا ، فقد قال الله عزوجل : (خلق لهم مافى الأرض جميعاً) وقال تعالى : (وقد فصل لكم ماحرم عليكم إلا ما اضطررتم اليه ) فصح بهاتين الآيتين أن كل شي فى ماحرم عليكم إلا ما اضطرتم اليه ) فصح بهاتين الآيتين أن كل شي فى الأرض وكل عمل فباح حلال ، إلا مافصل الله تعالى لنا تحريمه باسمه نصا عليه ، فى القرآن ، وكلام النبي صلى الله عليه وسلم المبلغ عن ربه عزوجل والمبين لما أنزل عليه ، وفى اجماع الأمة كلها المنصوص على اتباعه فى القرآن ، وهو راجع الى النص على مابينا قبل ، فان وجدنا شيئا حرمه النص بالنهى عنه باسمه و الاجماع باسمه حرمناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه الدين المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه اللهمان المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه الدين المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه اللهمان على النها باسمه حرمناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النهى عنه باسمه المناه ، وان لم نجد شيئا منصوصا على النها المناه ، وان الم نجد شيئا منصوصا على النها المناه ، وان الم نجد شيئا منصوصا على النها المناه ، وان الم نجد شيئا منصوصا على النها المناه ، وان الم نجد شيئا مناه ، وان الم نجد شيئا منصوصا على النها قبل ، وان الم نجد شيئا مناه ، وان الم نجد شيئا مناه ، وان الم نجد المناه ، وان

ولا مجمعًا عليه فهو حلال بنص الآية الأولى.

وقد أكد الله تمالى هــذا في غير ماموضع من كتابه ، فقال عزوجل : ( يَا أَيُّهَا الذِن آمنوا لاتحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولا تعتدوا إن الله لايحب المعتدين ). فبين الله تعالى أن كل شي حلال لنا إلا مانص على تحريمه ؟ ونهانا عن اعتداء ماأمرنا تعالى به ، فن حرم شيئا لم ينص الله تعالى ولارسوله صلى الله علميـه وسـلم على تحريمه والنهـى عنـه ولا أجمع على تحريمه \_: فقد اعتدى وعصى الله تمالى ، ثم زادنا تمالى بيانا فقال: ( هلم شهداء كم الذين يشهدون أن الله حرم هـذا فان شهدوا فلا تشهد معهم). فصح بنص هذه الآية صحة لامرية فيها أن كل مالم يأت النهى فيه باسمه من عند الله تعالى على لسازرسوله صلى الله عليه وسلم فهو حلال ، لا بحل لاحد أن يشهد بتحر عه. وقال تعالى: (ياأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم فان تنازعتم في شي فردوه الى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر). وقال تعالى: ( ياأيها الذبن آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبدلكم تسؤكم وإن تسألوا عنها حين ينزل القرآن تبدلكم عفا الله عنها والله غفور حليم قد سألها قوم من قبلكم ثم أصبحوا بها كافرين). فبين الله تمالى أن ماأمرنا به في القرآن أو على لسان نبيه صلى الله عليــه وسلم فهو واجب طاعته ، وضد الطاعة المعصية ، فن لم يطع فقد عصى ، ومن لم يفعل ماأمر به فلم يطع ، ونهانا عن أن نسأل عن شي جملة البتة ، ولم يدعنا في لبس أن يقول قائل: إن هذه الآية نزلت في السؤال عن مثل ماسأل عنه عبدالله بن حذافة: « من أبى ٥ فاكذب الله ظنونهم . لـ كن قال تعالى: (قد سألها قوم من قبلكم ثم أصبحوا بهاكافرين ) فصح أن ذلك في الشرائع التي يكفر من جحدها ، ويضل من تركها ، فصح أن مالم يأت به نص أو اجماع فليس واجبا علينا .

فأى شي بقي بعد هذا ؟ وهل في العالم نازلة تخرج من أن يقول قائل: هـ ذا واجب ? فنقول له: إن أتيت على ايجابه بنص من القرآن أو بكلام صحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو اجماع ــ : فسمما وطاعة ، وهو واجب ، ومن آبی عن ایجابه حینئذ فہو کافر ، وان لم بأت عـ لی ایجابه بنص حرام ، فنقول له: إن أتيت على النهـى عنه بنصأو اجماع فهو حرام ، وسمعا وطاعة ، ومن أراد استباحته حينئذ فهو آنم كاذب عاص ، وان لم تأت عنى النهى عنه بنص ولا اجماع فأنت كاذب، وذلك الشي ليس حراماً 1?

فهل في العالم حكم يخرج عن هـذا ? فصح أن النص مستوعب لـكل حكم يقع أو وقع الى يوم القيامة . ولاسبيل الى نازلة تخرج عن هذه الأحكام الثلاثة. وبالله تعالى التوفيق ه

ثم قد جاءت الاحاديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بمثل ماجاءت به ابراهيم بن احمد البلخي ثنا محمد بن بوسف ثنا محمد بن اسمعيل ثنا اسمعيل \_ هوابن أبى أويس ــ ثنا مالك بن أنس عن أبى الزناد عن الاعرج عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « دعوني ماتركتكم، إنماهلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا نهيتكم عن شي فاجتنبوه واذا أمر تـكم بأمر فأتوا منه مااستطعتم ٤ (١)

قال أبو محمد: فهذا حديث جامع لـكل ماذكرنا، بين فيه عليـه السلام أنه اذا نم ي عن شي فواجب أن يجتنب ، وأنه اذا أمر بأمر فواجب أن يؤتى منه حيث بلغت الاستطاعة ، وأن مالم ينه عنه ولاأمر به فواجب أن لا يبحث عنه في حياته عليه السلام ، وإذ هذه صفته ففرض على كل مسلم أن

<sup>(</sup>۱) البخارى ( س ٣ ص ٣٠٩ \_ ٣١٠) في الاعتصام

لايحرمه ولا يوجبه ، واذا لم يكن حراما ولا واجبا فهو مباح ضرورة ، إذ لاقسم إلا هذه الاقسام الثلاثة ، فاذا بطل منها اثنان وجب الثالث ولابد ضرورة ، وهذه قضية النص، وقضية السمع ، وقضية العقل التي لا يفهم العقل غيرها ، إلا الضلال والسكهانة والسخافة التي يدعيها أصحاب القياس ، أنهم يفهمون من الوط، الاكل، ومن الخر الجلوز (١) ومن قطع السرقة مقدار الصداق ، وحسبنا الله و نعم الوكيل\*

ثم نعكس عليهم سؤالهم فنقول لهم: اذا جورتم وجود نوازل لاحكم لها في قرآن ولاسنة فقولوا لنا :ماذا تصنعون فيها ? فهذا لازم لكم، وليس يلزمنا، لان هذا عندنا باطل معدوم، لا سبيل الى وجوده أبدا، فأخبرونا: اذا وجدتم تلك النوازل ؟ أتتركون الحكم فيها ? فليس هذا قولكم، أم تحكمون فيها ? ولاسبيل الى قسم ثالث ، فان حكمتم فيها ، فأخبرونا عن حكمكم فيها : أبحكم الله تعالى وحكم رسوله صلى الله عليه وسلم حكمتم فيها ؟ قان قلم: نعم، قلنا: قد تناقضتم، لانكم قلتم ليسفيها نص محكم لله فيها ولا لرسوله عليه السلام، وقد كذب آخر قولكم أوله، وان قلتم بغير حكم الله تعالى أو بغير حكم رسوله صلى الله عليه وسلم، نحن برآء بغير حكم الله تعالى من كل حكم في الدين لم يحكم به الله عليه وسلم، نحن برآء الى الله تعالى من كل حكم في الدين لم يحكم به الله عزوجل. وفي هذا كفاية لمن عقل، فوضح قولنا وبطل ماسواه. والحمد لله رب العالمين.

وبهذا جاءت الاحاديث كلها مؤكدة متناصرة. كما ثنا جمام بن أحمد ثنا عبد الله بن ابراهيم ثنا أبو زيد المروزى ثنا الفربرى ثنا البخارى ثنا عبد الله بن يزيد المقرى ثنا سعيد ثنا عقيل عن ابن شهاب عن عامر بن سعد بن أبى وقاص عن أبيه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: « إن أعظم المسلمين جرما من سأل عن شي لم يحرم فرم من أجل مسألته » (٧) فنص عليه السلام كما (١) الجلوز بكسرالجيم وفتح اللام المشددة وآخر مزاى هو البندق (٢) البخارى «٣١٠٠٠ »

تسمع أن كل مالم يأت به تحريم من الله تعالى فهو غير محرم.

وهكذا أخبر عليه السلام في الواجب أيضا، كما ثنا عبد الله بن يوسف بن ناي ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد الفقيه الاشقر ثنا احمد بن على القلانسى ثنا مسلم بن الحجاج حدثنى زهير بن حرب ثنا يزيد بن هرون ثنا الربيع بن مسلم القرشى عن محمد بن زياد عن أبي هريرة قال : « خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : أيها الناس قد فرض الله عليه الحج فجوا ، فقال رجل : أكل عام يارسول الله ? فسكت ، حتى قالها ثلاثا ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لوقلت نعم لوجبت ، ولما استطمتم (ثم ) (١) قال : ذروني ماتركتكم ، فاها هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فاذا أمرتكم بشي فاتوا منه ما استطمتم واذا نهيت كم ن شي فدعوه » .

قال أبو محمد: فنص رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن مالم يوجبه فهو غير واجب، وماأوجبه بأمره به فواجب ما استطيع مند، وأن مالم يحرمه فهو حلال، وأن مانهى عنده فهو حرام، فأين للقياس مدخل? والنصوص قد استوعبت كل مااختلف الناس فيه وكل نازلة تنزل إلى يوم القيامة باسمها ؟! وبالله تمالى التوفيق \*

وقال تعالى: (أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين مالم يأذن بهالله)
قال أبو محمد: فصح بالنص أن كل مالم ينص عليه فهو شرع لم يأذن به
الله تعالى، وهذه صفة القياس، وهذا حرام \*

وقال تعالى: (وان منهم لفريقا يلوون السنتهم بالـكتاب لتحسبوه من الـكتاب ويقولون هومن عند الله وما هو من عندالله) قال أبو محمد: فـكل ماليس في القرآن والسنة منصوصا باسمه ـ واجبا

<sup>(</sup>١) في الاصل بحذف ( ثم ) وصححناه من صحيح مسلم ( ج١ ص ٢٧٩)

مأموراً به أومنهيا عنه \_ فن أوجبه أوحرمه أوخالف ماجاه به النص فهو من عند غير الله تعالى ، والقياس غير منصوص على الامر به فيهما ، فهو من عند غير الله تعالى، وما كان من عند غير الله تعالى فهو باطل \*

وقال تعالى: (ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه) وقد علمنا ضرورة أن الله تعالى اذا حرم بالنص شيئا خرم انسان شيئا غير ذلك ، قياسا على ماحرم الله تعالى ، أوأحل بعض ماحرم الله قياسا ، أوأوجب غير ماأوجب الله تعالى قياسا ، أو أسقط بعض ما أوجب الله تعالى قياسا : \_ فقد تعدى حدود الله تعالى ، فهو ظالم بشهادة الله تعالى عليه مذلك.

وقد قال تعالى: (فبدل الذين ظلموا قولا غير الذي قيل لهم) قال أبو محمد: وهذه كالتي قبلها سواء سواء

وقال تمالى: (قل أأنم أعلم أم الله)

قال أبو محمد: ومن استدرك برأبه وقياسه على ربه تعالى شيئا من الحرام والواجب لم يأت بتحرعها ولا ايجابها نص : \_ فقد دخل تحت هذه العظيمة المذكورة في هذه الآية . ونحمد الله تعالى على توفيقه . لااله إلا هو المد

وقال تمالى يصف كلامه: (تبيانا لـكل شي ) وقال تمالى: (فاذا قرآناه فاتبع قرآنه معارض المناه عليه المناه ) وقال تعالى: (لتبين للناس مانزل اليهم )

قال أبو محمد: فنص الله تعالى على أنه لم يكل بيان الشريعة الى أحد من الناس ، ولا الى رأى ، ولا الى قياس ، لكن الى نص القرآن ، والى رسوله صلى الله عديه وسلم فقط ، وماعداهما فضلال وباطل ومحال

وقال تعالى: (أم كنتم شهداء إذ وصاكم الله بهذا فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا ليضل الناس بغير علم)

قال أبو محمد: فصح أن كل مالم يأتنا به وصية من عند الله عز وجل فهو افتراء على الله وكذب، وناصبه الى الله تعالى ظالم، ولم تأتنا وصية قط من

قبله تمالی بالحـكم بالقياس ، فهو افتراء وباطل وكذب ،بل جاءتنا وصاياه عز وجل بأن لانتمدى كلامه وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم ، وأن لانحرم ولا نوجب إلا مأ وجبا وحرما ونهيا فقط ، فبطل كل ماعدا ذلك ، والقياس مما عدا ذلك ، فهو باطل \*

وقال تعالى: (أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم) فأوجب تعالى أن يكتنى بتلاوة الكتاب، وهـذا هو الا خذ بظاهر، وابطالكل تأويل لم يأت به نصأو اجماع، وأن لانطلب غيرما يقتضيه لفظالة رآن فقط.

وقال تعالى: (وما اختلفتم فيه من شي فكمه الى الله) وقال تعالى: (فان تنازعتم في شي فردوه الى الله والرسول ان كنتم تؤمنون بالله واليـوم الا خر) ، فلم ببح الله تعالى عند التنازع والاختلاف أن يتحاكم أو برد إلا الى القرآن وكلام الرسول صلى الله عليه وسلم فقط كلا الى أحدد دون النبى صلى الله عليه وسلم ، ولا إلى رأى ولا قياس ، فبطل كل هذا بطلانا متيقنا، والحمد الله رب العالمين على توفيقه . هذا مع شدة شرط الله تعالى بقوله : (ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر) فلقد يجب على كل مسلم قامت عليه الحجة أن يهاب لحوق هذه الصفة به ، وفرض عليه أن لا يقتدى بمن سلف الحجة أن يهاب لحوق هذه الصفة به ، وفرض عليه أن لا يقتدى بمن سلف من تأول فأخطأ عفليس من قامت عليه الحجة كن لاندرى أقامت عليه أم لم أم كل أحد \*

وقال تعالى: (ولا تقولوا لما تصف ألسنتهم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب). فحرم تعالى الحهم في شي من الدين بتحريم أو تحليل، وسمى من فعل ذلك كاذباً، وفعله كذبا، إلا أن يحرمه الله أو يحلله الله في النص أو الاجماع \*

وقال تعالى: ﴿ قُل أَرأَيتُم مَا أَنْزَلَ الله لَـكُمْ مِن رَوْق فِحَلَّمُ مِنْهُ حَرَامًا

وحلالا قل آلله أذن لهم أم على الله تفترون ) .فسمى تمالى من حرم بغير اذن من الله فى تحريم ذلك الشيء أوحلل بغير أذن من الله فى تحريم ذلك الشيء أوحلل بغير أذن من الله فى تحليله ... مفترياً ، وهدده صفة القائسين المحرمين المحللين ،الموجبين بالقياس بغير اذن من الله تمالى .

وقال تمالى : ( فلا تضربوا لله الامثال إن الله يعلم وأنتم لا تعلمون ). فنص تمالى على أن لا تضرب له الأمثال ، وهـ ذا نص جلى على ابطال القياس وحربه ، لا ن القياس ضرب أمثال للقرآن ، وعثيل مالا نص فيه بما فيه وعليه ، ومن مثل مالم ينص الله تمالى على تحربه أو ايجابه بما حرمه الله تمالى وأوجبه ، فقد ضرب له الامثال وواقع المعصية . نموذ بالله من ذلك ونص تمالى على أنه يعلم ونحن لا نعلم ، فلو علم تمالى أن الذي لم ينص عليه مثل الذي نص عليه لا علمنا بذلك ، وما أغهله وما ضيمه ، قال تمالى : ( وما كان ربك نسيا ) وقال تمالى : ( وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم وسوله صلى الله من يشاء ويهدى من يشاء ) فصح أن العربية بها أرسل الله تمالى وسوله صلى الله عليه وسلم ، فهذا بين لنا ، وقال تمالى : ( وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي ) فكل مابينه رسول الله صلى الله عليه وسلم فمن الله تمالى بينه ، وقد علمنا يقيناً وقوع كل اسم في اللغة على مسماه فيها ، وأن المر لايسمى تينا ، وأن الملح لايسمى زبيبا ، وأن المتر لايسمى أرزا ، وأن المسمير لايسمى بلوطا ، ولا الواطى ، أكلا ، ولا الآكل واطئا ، ولا القاتل مظاهراً ، ولا المناه ولا المرض قاذفا .

فاذ قد أحكم اللسان كل اسم على مسماه لاعلى غيره ، ولم يبعث تعالى محمدا صلى الله عليه وسلم إلا بالمربية التى ندريها \_: فقد علمنايقيناً أنه عليه السلام . اذا نص فى القرآن أو فى كلامه على اسم ما بحكم ما ، فواجب أن لا يوقع ذلك ذلك الحسم إلا على ما اقتضاه ذلك الاسم فقط ، ولا يتعدى به الموضع الذى

وضمه رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه ، وأن لا يخرج عن ذلك الحكم شيء هما يقتضيه الاسم ويقع عليه ، فالريادة على ذلك زيادة في الدين ، وهو القياس، والنقص منه نقص من الدين ، وهو التخصيص ، وكل ذلك حرام بالنصوص التي ذكرنا . فسبحان من خصاً صحاب القياس بكلا الامرين ! فرة يزيدون إلى النص ماليس فيه ، ويقولون : هذا قياس ! ومرة يتركونه كله ، ويقولون بعض ما يقتضيه ، ويقولون : هذا خصوص ! ومرة يتركونه كله ، ويقولون : ليس عليه العمل ، والعبرة معترضة عليه ! كما فعل الحنفيون في حديث المصراة والاقراع بين الاعبد ، وكما فعل المالكيون في حديث تمام الصوم لمن أكل ناسيا ، وحديث الحج عن المريض اليائس والميت ، وغير ذلك. وحسبنا الله ونعم الوكيل \*

وقال تعالى: ( إن هي إلا أسهاء سميتموها أنّم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن يتبعون إلاالظن).

قال ابو محمد: والقياس اسم في الدين لم يأذن به الله تعالى ، ولا أنزل به سلطانا ، وهو ظن منهم بلا شك ، لتجاذبهم علل القياسات بينهم ، كتعليلهم الربا بالا كل ، وقال آخرون منهم بالكيل والوزن ، وقال آخرون بالادخار، وهذه كلها ظنون فاسدة وتخاليط ، وأسماء لم يأذن تعالى بها ، ولا أنزل بها سلطانا .

وقال تعالى: (ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لايقولوا على الله إلا الحق) وقال تعالى: (ويحق الله الحق بكلماته) فنص تعالى على أن لا يقال عليه إلا الحق، وأخبر تعالى أنه يحق الحق بكلماته، فالم يأتنا كلام الله تعالى بأنه حق من الدين، فهو باطل، لاحق.

وقال تعالى حكاية عن رسله صلى الله عليهم وسلم : ( إِن نحن إلا بشر مثلكم ولكن الله بمن على من يشاء من عباده وما كان لنا أن نأتيكم بسلطان

إلا باذنانه).

قال أو محد: فنص الله تعالى عن الانبياء الصادقين أنه ليس لهمأن يأتوا بسلطان إلا باذف الله تعالى، والسلطان الحجة بلا شك، فكل حجة لم يأذن الله تعالى بها فى كلامه فهو باطل، ولم يأذن قط تعالى فى القياس فهو باطل، وقال تعالى: ( وماجعل أزواجكم اللائي تظاهرون منهن أمها تكم وماجعل أدعياء كم أبناء كم ذلكم قول كم بأفواهكم والله يقول الحق وهو يهدى السبيل ادعوهم لا بائم هو أقسط عند الله). وقال تعالى: ( إن أمها تهم إلا اللائي

أدعياء كم أبناء كم ذلكم قول كم بأفواهكم والله يقول الحقوه و يهدى السبيل ادعوهم لا بأنهم هو أقسط عند الله ). وقال تعالى: (إن أمهاتهم إلا اللائى ولدنهم وانهم ليقولون منكرا من القول وزوراً) فأنكر تعالى غاية الانكار أن يجعل أحد أمه غير التي ولدته ، ولا أن يجعل ابنه إلا ولده ، وهو تعالى قد جعل أمهاتنا من لم تلدنا ، كنساء النبي صلى الله عليه وسلم واللواتى أرضعننا ، وجعل أبناء امن لم نلده ، كنحن لنساء النبي صلى الله تعليه وسلم والواتى وكمن أرضعه نساؤنا بألباننا، فصح بالنص أن الشي اذا حكم الله تعالى به فقد أم دون تعليل ، وأن من أراد أن يحكم بمثل ذلك بما لانص فيه فقد قال منكراً من القول وزوراً ، وأنه ليس لاحد أن يقول بغير مالم يقل الله تعالى به . وفي هذا كفاية لمن وفق . وجعانا \_ نحن وهم \_ نساء النبي صلى الله عليه وسلم أمهاتنا في التحريم ، كما جاء النص فقط ، ثم لم نقس على ذلك وربيهن كا نرى أمهاتنا في التحريم ، كما جاء النص فقط ، ثم لم نقس على ذلك أخوالى الولادة وإخوة الولادة ، بل حرم ذلك علينا ، ولاقسنا إخوتهم وبنيهم على أخوالى المسلمين نكاح أخواتهن وبناتهن ، فبطل حكم القياس يقينا ، وصل لم النص فقط ، وأن لا يتعدى أصلا .

وفي آية واحدة مما ذكرنا كفاية لمن اتنى الله عز وجل ونصح نفسه ، فكيف وقد تظاهرت الآيات بابطال مايدعونه من القياس في دين الله تعالى! وكذلك أيضا جاءت الاحاديث الصحاح عن رسول الله صلى الله عليمه وسلم

با بطال القياس ، كا

حدثنا عبد الله بن يوسف بن نامى ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عیسی ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن علی ثنا مسلم ثنا ابن نمیر ثنا روح بن عبادة ثنا شعبة ، قال مسلم : وحدثني زهير بن حرب ثنا يحيي بن سعيد عن شعبة قال أخبرني أبو بكر بن حفص عن سالم عن ابن عمر قال : « إن عمر رأى على رجل من آل عطارد قباء من ديباج أو حرير ، فقال لرسول الله صلى الله عليــه وسلم: لواشتريته ؟ فقال: إنما يلبس هــذامن لاخلاق له، فأهدى لرسول الله صلى الله عليه وسلم حلة سيراء ، فأرسل بها الى ، فقلت : أرسلت بها الى وقد سمعتك قلت فيها ماقلت ? قال: إنما بعثنها اليك لتستمتع بها . وقال ابن نمير في حديثه : ﴿ إِنَّا بَعْثُمَّا (١) اليك لتنتفع بها ، ولم أبعث مها اليك لتلبسها »

وبالسند المذكور الى مسلم ، قال : حدثنا شيبان بن فروخ ثنا جرير بن حازم ثنا نافع عن ابن عمر قال: ﴿ رأى عمر عطاردا البمني يقيم بالسوق حلة سيراء، فقال عمر: يارسول الله، إنى رأيت عطارداً يقيم في السوق حلة سيراء ، فلو اشتريتها فلبستها لوفد (٢)العرب أذا قدموا عليك ? فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: انما يلبس الحرير في الدنيا من لاخلاق له في الآخرة. فلما كان بعد ذلك أتى رسول الله صدنى الله عليه وسلم بحلل سيراء ، فبعث الى عمر بحلة ، والى أسامة بن زيد بحلة ، وأعطى على بن أبى طالب حلة ، وقال شققها خمراً بين نسائك \_ فذكر أمر عمر \_ قال: وأما أسامة فراح في حلته، فنظر اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم نظراً عرف أن رسول الله صلى الله قد أنكرماصنع ، فقال: يارسول الله ، ما تنظر الى ، فأنت بعثت بها الى (٣) و

<sup>(</sup>۱)في مسلم( ج٢ص١٥١) «بعثت بها» (٢) في مسلم « لوفود » (٣) الحديث في مسلم (ج٢ص٠٥٠—١٥١) ويخالف ماهنا في بعض الالفاظ والمعنى واحد

فقال: إنى لم أبعنها اليك لتلبسها، ولكن بعثت بها لتشققها خمراً بين نسائك»

فأنكر رسول الله صلى الله عليه وسلم على عمر تسويته بين الملك والبيم والانتفاع وبين اللباس المنهى، وأنكر على أسامة تسويته بين الملك واللباس أيضا، وكل واحد منهما قاس، فأحدهما حرم قياسا، والآخر أحل قياسا، فأنكر عليه السلام القياسين مها، وهذا هو إبطال القياس نفسه.

ولابد في هذين الحديثين من أحد مذهبين : إما أن يقول قائل : إن النبي صلى الله عليه وسلم إذ بهى عن لباس الحرير ثم وهبهما حلل الحرير - : أن يكون لبس عليهما ا وهذا كفر من قائله ، أو أنه عليه السلام بين عليهم المحرم من الحرير ، وهو اللباس المنصوص عليه فقط ، وبتى مالم يذكر على أصل الاباحة ، فأخطا رضى الله عهما إذ قاسا ، وهذا هو الحق الذي لاحد أن يعتقد غيره . وبالله تعالى التوفيق .

حدثنا احمد بن قاسم ثنا أبى قاسم بن محمد بن قاسم ثنا جدى قاسم بن أصبخ ثنا بكر بن حماد ثنا مسدد ثنا حقص بن غياث عن داود بن أبى هند عن مكحول عن أبى ثملبة الخشنى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدوداً فلا تعتدوها، ونهى عن أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء من غير نسيان لها ـ رحمة لكم \_ فلا تبحثوا عنها ه (١)

كتب الى النمرى يوسف بن عبد الله ثنا احمد بن عبد الله بن محمد بن على

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الطبرى فى التفسير (۷:۰۰) والدار قطنى (۰۰۲) والحاكم ( ۱۱۵:٤) ونسبه السيوطى فى الدر المنثور (۷:۳۳۳) الى ابن المنذر ونقل عن الحاكم تصحيحه وليس ذلك فى المستدرك وهو حديث صحيح وصححه ابن كثير وانظر الكلام على طرقه وشرحه فى جامع العلوم والحكم (۲۰۰)

الباجي ثنا الحسين بن اسمعيل ثنا عبد الملك بن يحيى (١) ثنا محد بن اسمعيل ثنا سنيد بن داود ثنا محمد بن فضيل عن داود بن أبي هند عن مكحول عن أبى تعلبة الخشني قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها، ونهى عن أشياء فلا تنتهكوها ، وحد حدودا فلا تعتدوها ، وعفا عن أشياء \_ رحمة لكم لاعن نسيان \_ فلا تبحثوا عنها »

حدثنا أحمد بن قاسم قال ثنا أبي قاسم بن محمد بن قاسم قال ثنا جدى قاسم بن أصبع ثنا محمد بن اسمعيل الترمذي ثنا نعيم بن حماد ثنا عبدالله بن المبارك ثنا عیسی بن یونس عن حربز ۔ ہو ابن عبان ۔ عن عبد الرحمن بن جبیر بن تفير عن أبيه عن عوف بن مالك الاشجعي قال قال رسول الله صلى الله عليه وســلم: ﴿ تَفْتَرَقَ أَمْتَى عَلَى بَضْعَ وَسَبِعَيْنَ فَرَقَةً ﴾ أعظمها فتنة على أمتى قوم يقيسون الامور برأيهم ، فيحلون الحرام وبحرمون الحلال ، (٢)

قال أبو محمد: حريز بن عنمان ثقة ، وقد روبنا عنــه أنه تبرأ مما نسب اليـه من الانحراف عن على رضى الله عنـه ، ونعيم بن حماد قد روى عنـه البخارى في الصحيح . وفي الاحاديث التي ذكرنا في هذا الفصل وفيا قبل هذا ، من أمره عليه السلام بأن يتركوه ماتركهم ، وأن يذهوا عما نهاهم ، وأن يفعلوا ما أمرهم به ما استطاعوا \_: كفاية في ابطال القياس لمن نصح نفسه \* وقد قال بعض أصحاب القياس: إنما أنكر في هذه الاحاديث من يقيس

رأيه ، وأما من يقيس على تشابه المنصوص فلم بذم ا

قال أبو محمد: فقلنا لهم: من أبن فرقتم هـ ذا الفرق ?! وهل زدتمونا على الدعوى المفتراة الكاذبة شيئا? ١ وقولكم هذا منأشد المجاهرة بالباطل. وقد وجدنا للصحابة فتاوى كثيرة بالرأى يتبرؤن فيها من خطأ \_ إن

<sup>(</sup>۱) فى جامع بيان العلم (۱۳۳:۲) «ثنا الحسن بن اسهاعيل ثنا عبدالملك بن بحر » (۲) هذا حديثضعيف ، وانظر ماكتبناه عليه بى المحلى (ج ۱۳۲۱مسئلة ۱۰۰)

كان \_ الى الله تعالى ، ولا يوجبون شيئًا منها دينا ، ولا يقولون انه الحق ، بل مذمون القول بالرأى فى خلال ذلك ، خوف أن يظن ظان أنه منهم على سبيل الايجاب والقطع بأنه حق . فن تعلق بالرأى هكذا فله متعلق . وأما القياس الذى ذكر هذا القائل على التعليل ، واستخراج علة الشبه \_ : فما فطق بذلك قط أحد من الصحابة ولاقال به ، فالذى فر اليه أشد مما فر عنه . وبالله تعالى التوفيق

وقد جاء عن الصحابة رضى الله عنهم وعمن بعدهم إبطال القياس نصا ، كالذى ذكرنا عن أبى هريرة من قوله لابن عباس: اذا أناك الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا تضرب له الامثال. وهذا نص من أبى هريرة على إبطال القياس.

حدثنا عبد الله بن يوسف بن على ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى ثنا احمد بن محمد ثنا احمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا احمد بن عبدالله ابن يونس ثنا زهير ثنا منصور عن هلال بن يساف (۱) عن ربيع بن عميله (۲) عن سمرة بن جندب قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « أحب السكلام الى الله عزوجل أربع » فذكر الحديث وفي آخره: « لا تسمين غلامك يسارا ولا رباعا ولا نجيحا ولا أفلح ، فانك تقول: أنم هو ? فيقول لا. إنما هن أربع ، فلا تزيدون على »

قال أبو محمد: فهذا سمرة بن جندب لم يستجز القياس، وأخبر أنه زيادة

<sup>(</sup>۱) يساف \_ بكسر الياء وفتح السين المهملة — ويقال داساف»وق الاصل دسياف، وتأخير الياء عن السين وهو خطأ

<sup>(</sup>۲) بضم العين مصفر و صبطه الحزرجي في الحلاصة بفتحها ، والراجح عندى أنه خطأ ، فقد وجدته بالضم في صحيح مسلم طبع الاستانة (۲:۲۲) وفي نسخة مخطوطة صحيحة منه ، ويؤيد ذلك أن صاحب القاموس وابن دريد لم يذكر اللا المصغر ولم يذكر الذهبي في المشتبسه اختلافا في هذا ، ولوكان هناك اسمان متشابهان لذكرهما كمادته .

فى السنة ، ولم يستجز أن يقول: ومثل هـذا يلزم فى خيرة وسعد وفرج ، فتقول: أنم سعد ، أنم فرج ، أنم خيرة ? فيقول: لا . هذا وقد نص على السبب المانع من التسمية بالاسماء المذكورة التى يسمون مثلها التى يكذبون فى استخراجها علة يقيسون عليها ، فقد كان ينبغى \_ لو اتقوا الله عز وجل \_ أن يقولوا: إن التى نص عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى أن يقاس عليها مايشبهها ، لكن لم يفعلوا ذلك ، ولا فعل ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ إذ خص هذه الاسماء \_ ولاسمرة بعده ، وهذا إبطال صحيح للقياس . وسلم \_ إذ خص هذه الاسماء \_ ولاسمرة بعده ، وهذا إبطال صحيح للقياس . فان قالوا: لعل هـذا الكلام « إنما هن أربع ، فلا تزيدن على » هو من الفظ النبي صلى الله عليه وسلم ، فيل لهم : فذلك أشد عليكم وأبطل لقولكم أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم جي عن القياس والتعليل ، وأس بالاقتصار على مانص عليه فقط »

حدثنا عبد الله بن ربيع التميمي ثنا محمد بن معاوبة المرواني (١) ثنا احمد بن شعيب النسائي ثنا محمد بن بشار ثنا محمد بن جعفر وأبو داو دالطيالسي ومحمد وعبد الرحمن بن مهدى ويحيي بن سعيد القطان وأبو الوليد الطيالسي ومحمد ابن أبي عدى قالوا: ثنا شعبة قال سمعت سليان بن عبد الرحمن قال سمعت عبيد ابن فيروز قال: قلت للبراء بن عازب :حدثني ماكره أونهي عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم (من الاضاحي) (٢) فقال هكذا بيده ، ويده (٣) أقصر من يد رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ أربع لا تجزى ﴿ (٤) في الاضاحي » وذكر الحديث قال : قاني أكره أن يكون نقص في القرن والاذن ، قال : فاكرهت منه فدعه ، ولا تحرمه على أحد وروينا نحو ذلك عن عتبة بن عبد السلمى : أن

<sup>(</sup>۱) فى الاصل «أحمد بن مماوية » وهو خطافقد سبق الاسناد مراراً هنا — وكذلك في المحلى — وأما وصفه بالمرواني فلاأ درى هل هو كذلك أو لا ، وانما هو محمد بن مماوية بن الاحرراوى السنن عن النسائي (۲) زيادة من سنن النسائي ۲.۳:۲ (۳) فى النسائي د ويدى » وماهنا احسن

<sup>(</sup>٤) في النسائي د اربعة لا يجزن »

لا يتمدى مانهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم \*

حدثنا احمد بن حمر المذرى ثنا عبد الله بن حسين بن عقال الفريسى ثنا ابراهيم بن محمد الدينورى ثنا محمد بن الحمد بن الجهم ثنا احمد بن الهيم ثنا الحمد بن الهيم ثنا الحمد بن الهيم ثنا الحمد بن الهيم ثنا ألحمد بن شريك عن حمرو بن دينار عن أبى الشعثاء عن ابن عباس قال: كان أهل الجاهلية يأكلون أشياء ، ويتركون أشياء تقذراً ، فبعث الله نبيه صلى الله عليه وسلم وأنزل كتابه ، وأحل حلاله ، وحرم حرامه ، فما أحل فهو حلاله وماحرم فهو حرام ، وماسكت عنه فهو عقو . وذكر الحديث (١)

وقال محمد بن احمد بن الجهم: ثنا احمد بن الهيئم ثنا سليمان بن حرب ثنا حماد بن زيد ثنا المعلى بن زياد عن الحسن قال: بينا عمر بن الخطاب عشى فى بعض طرق المدينة إذ وطئ رجل من القوم عقبه فقطع نعله ، فأهوى له ضربة ، فقال: يا أمير المؤمنين ، لطمتنى وظلمتنى ، لاوالله ماهـذا أردت ، فألتى اليه الدرة ، فقال : دو نك فاقتص ، فقال بعضهم: اغفرها لا ميرالمؤمنين ، فقال : لاوالله ما أريد مغفرتها ، لقد كتيت وحفظت ، ولكن إن شئت دللتك على خير من ذلك ( فن تصدق به فهو كفارة له ) قال : فانى قد تصدقت ، فجاء عمر رقيق فأعطاه خادما . وذكر الحديث

قال أبو محمد: فهذا عمر لم يستجز قياس المغفرة على الصدقة ،والعلة عند القائسين واحدة ، ولا رأى أن يفارق ظاهر النص .

حدثنا يوسف بن عبد الله النمرى ثنا عبد الوارث بن جبرون ثنا قاسم بن أصبغ ثنا أبو بكر بن أبى خيثمة ثنا أبى \_ هو زهير بن حرب \_ ثنا جرير عن ليث بن أبى سليم عن مجاهد: أن عمر بن الخطاب بهى عن المكايلة، قال مجاهد: يعنى المقايسة.

حدثنا محمد بن سمید بن نبات ثنا اسمعیل بن اسحاق البصری ثنا عیسی (۱)رواه الحاکم (ج ٤ صور ۱۱) من طریق ابی نمیم عن محمد بن شریك ، وصححه و واققه الذهبی

ابن حبيب (١) ثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن يزيد المقرى ثنا جدى محمد بن عبد الله بن يزيد ثنا سغيان بن عيينة عن خلف بن حوشب عن سلمة بن كهيل قال قال عمر بن الخطاب: قد وضحت الأمور، وسنت السنن، ولم يترك لا حد متكلم، إلا أن يضل عبد عن عمد . (٢)

حدثنا ابن نبات ثنا احمد بن عون الله ثنا قاسم بن أصبخ ثنا محمد بن عبد السلام الخشنى ثنا محمد بن بشار ثنا محمد بن جعفر حدثنا شعبة عن عبد الملك بن ميسرة عن النزال بن سبرة: أن رجلا وامرأته أتيا ابن مسعود فى تحريم، فقال: إن الله تعالى بين، فمن أتى الامر من قبل وجهه فقد بين له، ومن خالف فوالله ما نطيق خلافه . وربما قال: خلاف عوالله ما نطيق خلافه . وربما قال: خلاف .

قال أبو محمد : فهذا ابن مسمود يجمل كل ماليس فى النص خلافا لله تمالى، وبخبر أن البيان قد تم، وهذا إبطال القياس \*

أخبرنا المهلب التميمى ثنا بن مناس ثنا محمد بن مسرور القيرواني أنا يونس بن عبد الاعلى ثنا عبد الله بن وهب قال سمعت سفيان بن عيينة يحدث عن الحجالد بن سعيد عن الشعبي عن مسروق عن عبد الله بن مسعود أنه قال: ليس عام إلا والذي بعده شر منه كالأقول عام أمطر من عام، ولا عام أخصب من عام، ولا أمير خير من أمير، ولكن ذهاب خياركم وعلمائكم، ثم يحدث قوم يقيسون الامور برأيهم، فينهدم الاسلام وينثلم "

وكتب الى النمرى : ثنا احمد بن فتح الرسان ثنا احمد بن الحسن بن عتبة الرازى ثنا عبيد الله بن محمد بن عبد العزيز العمرى ثنا الربير بن بكار حدثنى سعيد بن داود بن أبى زنبر (٣) عن مالك بن أنس عن داود بن الحصين عن سعيد بن داود بن أبى زنبر (٣)

<sup>(</sup>۱) في الاندلسية ﴿ عيدى بن حنيف ﴾ والأظنها صحيحة (٢) روى تحوهذا الاثر ابن عبد البرقى العلم (٢ : ١٨٧) بالمناد وآخر عن ابن المسيب عن عمر (٣) زنبر بفتح الزاى واسكان النون وفتح الباء الموحدة ، وفي الاصل ﴿ زبير »وهو تصحيف ، وسعيد هذا ضعيف

طاوس عن عبد الله بن عمر قال: العلم ثلاثة أشياء : كتاب فاطق، وسلمة ماضية ، ولاأدرى \*

حدثنا أحمد بن عمر حدثنا أبو ذر عبد بن أحمد الهروى حدثنا أحمد بن عبد الله عبدان بن محمد الحافظ النيسابورى بالاهواز ثنا محمد بن سهل بن عبد الله المقرى تزيل فسا (١) ثنا محمد بن اسهاعيل البخارى مؤلف الصحيح قال: قال لى صدقة عن الفضل بن موسى عن ابن عقبة عن الضحاك عن جابر بن زيدقال: لقينى ابن عمر ، فقال: ياجابر، إنك من فقها البصرة ، وستستفتى ، فلا تفتين إلا بكتاب ناطق أو سنة ماضية .

قال ابو محمد: وهذا نص المنع من القياس والرأى والتقليد \*

حدثنا عبد الرحمن بن سلمة الكناني حدثنا احمد بن خليل حدثنا خالد ابن سعد حدثنا طاهر بن عبد العزيز حدثنا ابو القاسم مسعدة العطار بمكة وكان طاهر واحمد بن خالد يحسنان الثناء عليه \_ قال أنا الحزامي \_ يعنى ابراهيم بن المنذر \_ حدثنا طاهر بن عصام \_ قال طاهر وكان ثقة \_ عنمالك ابن أنس عن نافع عن ابن عمر أنه قال: العلم ثلاثة: كتاب الله الناطق، وسنة ماضية، ولا أدرى \*

حدثنا محمد بن سعيد حدثنا احمد بن عبد البصير حدثنا قاسم بن أصبغ حدثنا محمد بن عبد السلام الخشنى حدثنا محمد بن المثنى حدثنا عبد الرحمن بن مهدى حدثنا سفيان الثورى عن سليان الشيبانى \_ هو ابو اسحاق \_ سمعت عبد الله بن أبى أوفى يقول: « نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن نبيذ الجر الاخضر » قلت: فالابيض ? قال: لاأدرى .

قال ابو محمد: فلوجاز القياس عند ابن أبى أوفى لقال: ما الفرق بين الإخضر

<sup>(</sup>۱) بفتح الفاء والسين مقصور عكلة اعجمية ، وهي مدينة بفارس بينها وبين شيراز أربع مراحل • قاله ياقوت

والابيض ؟ كما يقول هؤلاء: ما الفرق بين الزيت والسمن ? وبين الفأر الميت والسنور الميت ؟ وبين الفأر الميت والسنور الميت ؟ وبين الارزوالبر ? ! ! وسائر ماقاسوا فيه ! لكنه وقف عند النص . وهذا هو الذي لا يجوز غيره .

حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن خالد حدثنا ابراهيم بن احمد حدثنا الفربرى حدثنا البخارى حدثنا أبواليمان الحركم بن نافع أنا شعيب \_ هو ابن أبى حمزة \_ عن الزهرى قال: كان محمد بن جبير بن مطعم يحدث أنه كان عند معاوية في وفد من قريش ، فقام خمد الله واثنى عليه بما هوأهله ثم قال: أما بعد ، فانه بلغنى أن رجالامنكم يتحدثون أحاديث ليست في كتاب الله تعالى ، ولا تؤثر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاولئك جهالكم . وذكر باقى الكلام والخبر .

حدثنا عبد الله بن ربيع بن محمد بن عمان حدثنا احمد بن خالد حدثنا على ابن عبد العزيز حدثنا الحجاج بن المنهال حدثنا حاد بن سلمة أنا أيوب السختياني عن أبى قلابة عن يزيد بن حميرة عن معاذ بن جبل قال: تكون فتن يكثر فيها المال ، ويفتح فيها القرآن ، حتى يقرأه الرجل والمرأة والصغير والكبير والمؤمن والمنافق ، فيقرؤه الرجل فلا يتبع ، فيقول: والله لافرأنه علانية ، فيقرؤه علانية فلايتبع ، فيتخذ مسجدا ، ويبتدع كلاما ليسمن كتاب الله ، ولامن سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، فإيا كم واياه ، فأمها بدعة ضلالة قالما ثلاث مرات . فهؤلاء عمر وابن عمر وابن مسعود وأبو هريرة ومعاذ بن جبل وسمرة ابن جندب وابن عباس والبراء بن عازب وعبد الله بن أبى أوفى ومعاوية ابن جندب وابن عباس والبراء بن عازب وعبد الله بن أبى أوفى ومعاوية وسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذه صفة الرأى والقياس والتعليل ، وقد وسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذه صفة الرأى والقياس والتعليل ، وقد قدمنا أنه لا يصح خلاف هذا عن أحد من الصحابة بوجه من الوجوه . وبالله تعالى التوفيق .

وأما التابعون ومن بعدهم فحدثنا يونس بن عبد الله القاضى أنا يحيى بن مالك بن عائذ ثنا هشام بن محمد بن قرة (١) المعروف بابن ابى حنيفة ثنا أبو جعفر احمد بن محمد بن سلامة الطحاوى ثنا ابن غليب حدثنى عمران بن أبى عمران ثنا يحيى بن سليمان الطائني حدثنى داود بن أبى هند قال سمعت محمد بن سيرين يقول: القياس شؤم ، وأول من قاس ابليس فهلك ، وإنما عبدت الشمس والقمر بالمقاييس .

حدثنا المهلب ثنا ابن مناس ثنا محمد بن مسرور القيرواني ثنا يونس بن عبد الاعلى ثنا ابن وهب قال أخبرني مسلمة بن على أن شريحا الكندى \_ هو القاضى \_ قال: إن السنة سبقت قياسكم .

كتب الى النمرى قال: قال أبو ذر الهروى ثنا أبو نعيم احمد بن عبد الله الاصبهاني بالرى ثنا عبد الرحمن بن أبى حاتم ثنا محمد بن اسمعيل الاحمسى ثنا وهب بن اسمعيل عن داود الاودى قال قال لى الشعبى: احفظ عنى ثلامًا له اشأن: اذا سئلت عن مسألة فأجبت فيهافلا تتبع مسألتك: «أرأيت » فان الله تعالى قال فى كتابه: (أرأيت من اتخذ إلحه هواه) حتى فرغ من قال له والثانية: اذا سئلت عن مسألة فلا تقس شيئًا بشيء فر عا حرمت حلالا أو حللت حراما، والثالثة: اذا سئلت عما لاتعلم فقل: لاأعلم وأنا شريكك.

كتب الى يوسف بن عبد الله: ثنا خلف بن قاسم ثنا ابن شعبان تنامحمد بن محمد ثنا أبوهام ثنا الاشجمى عن جابر عن الشعبى عن مسروق قال: لاأقيس شيئا بشي ، قلت لمه ? قال: أخاف أن تزل رجلي .

كتب الى النمرى : ثناعبد الرحمن بن يحيى بن محمد العطار ثنا على بن محمد بن مسرور ثنا احمد ثنا سحنون ثنا ابن وهب أخبرنى يحيى بن أبوب عن عيسى (١) في الاندلسية «فروة» ولا أعرف اينها الصواب ؟ ولم أجد لهشام هذا ترجمة

ابن ابى عيسىءن الشعبى أنه سمعه يقول: إياكم والمقايسة، فوالذى نفسى بيده لئن أخذتم بالمقايسة لتحلن الحرام ولتحرمن الحلال، ولكن ما بلغكم عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاحفظوه \*

حدثنا يونسبن عبدالله القاضى ثنا يحيى بن مالك بن عائذ ثنا ابو عبدالله بن أبى حنيفة ثنا أبوجمفر أحمد بن محمد الطحاوى ثنا يوسف بن يزيد القراطيسى ثنا سعيد بن منصور ثنا جربر بن عبد الحميد عن المفيرة بن مقسم عن الشعبى قال: السنة لم توضع بالمقاييس\*

وحدثناه أيضا أحمد بن محمد بن عبد الله الطلمنكي ثنا محمد بن أحمد بن يحيي بن مفرج ثنا ابراهيم بن أحمد بن فراس المبقسي ثنا محمد بن على بن زيد الصائغ ثنا سعيد بن منصور ثنا جرير \_ هو ابن عبد الحميد \_ عن المغيرة عن الشعبي قال: السنة لم توضع بالمقاييس \*

حدثنا يونس بن عبد الله القاضى ثنا أحمد بن عبد الله بن عبد الرحيم بن العنان \_ ثقة \_ ثنا أحمد بن خالد ثنا أحمد بن عبد السلام الخشنى ثنا محمد بن بشار ثنا يحيى بن سعيد القطان ثنا صالح بن مسلم قال قال لى عامر الشعبي يوما وهو آخذ بيدى : إنما هلكتم حين تركتم الآثارو أخذتم بالمقاييس القد بغض الى هذا المسجد فلموا بغض الى من كناسة دارى \_ : هؤلا الصفافقة (١) بغض الى هذا المسجد فلموا بغض الى من كناسة دارى \_ : هؤلا الصفافقة (١) كتب الى النمرى : ثنا محمد بن خليفة \_ شيخ فاضل جدا واسع الروايه \_ ثنا محمد بن الحسين الآجرى ثنا أحمد بن سهل الاشنائي ثنا الحسين بن على بن الاسود ثنا يحيى بن آدم ثنا ابن المبارك عن عبد الملك بن أبي سلمان عن بن الاسود ثنا يحيى بن آدم ثنا ابن المبارك عن عبد الملك بن أبي سلمان عن عطاء بن أبي رباح في قول الله تعالى والى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم والرسول ) قال : الى كتاب الله تعالى والى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم كتب الى النمرى : أخبرنا عبد الوارث بن سفيان ثنا قاسم بن أصبغ ثنا كتب الى النمرى : أخبرنا عبد الوارث بن سفيان ثنا قاسم بن أصبغ ثنا

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل والله أعلم

ابن وضاح ثنا موسى بن معاويه ثنا وكيع ثنا جعفر بن برقان عن ميمون بن مهران في قول الله تعالى: ( فردوه الى الله والرسول ) قال: الى الله الى كتاب الله تعالى ، والى الرسول مادام حيا ، فاذا قبض قال : سنته \*

حدثنا يونس بن عبد الله بن مفيث ثنا محمد بن الحسن الربيدى ثنا أحمد \_ هو ابن سعيد بن حزم الصدفى \_ ثنا أحمد \_ هو ابن خالد \_ ثنا مروان \_ هو ابن عبد الملك الفحار \_ ثنا العباس بن الفرج الرياشي عن الأصمعى : أخذ هذا أنه قيل له : إن الخليل بن أحمد يبطل القياس ، فقال الاصمعى : أخذ هذا عن الاس دن معاوية

حدثنى أبوالعباس العذرى ثنا الحسن بن أحمد بن ابراهيم بن فراس أما عمر بن محمد بن أحمد بن عبد الرحمن بن عمر و بن أبى سفيان بن عبد الرحمن بنصفوان بن أمية بن خلف الجمحى ثنا على بن عبد العزيز ثنا أبو الوليد القرشى ثنا محمد بن عبد الله بن بكار القرشى ثنا سلمان بن جعفر ثنا محمد بن يحيى الربعى عن ابن شبرمة أن جعفر بن محمد بن على بن الحسين قال لا بى حنيفة : اتق الله ولا تقس ، فافا نقف غدا نحن ومن خالفنا بين يدى الله تعلى ، فنقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال الله تبارك وتعالى ، وتقول أنت واصحابك : سمعنا ورأينا ، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء .

حدثنا محمد بن سعيد بن نبات ثنا أحمد بن عبد البصير ثنا قاسم بن أصبغ ثنا محمد بن عبد السلام الخشنى ثنا محمد بن المثنى ثنا عبد الرحمن بن مهدى ثنا سفيان الثورى عن هرون بن ابراهيم البربرى قال سمعت عبد الله بن عبيد بن عمير قال قال أبى: الله لم يدع شيئًا أن يبينه أن يكون نسيه ، فا قال الله عز وجل فهو كما قال الله ، وما قال رسول الله عليه وسلم فهو كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو ورحمته فلا تبحثوا عنه \*

حدثنا احمد بن عمر بن انس ثنا على بن الحسن بن فهر ثنا محمد بن على ثنا محمد الله الحافظ اجازة ثنا أبوالعباس محمد بن يعقوب ثنا محمد بن عبد الله ابن عبد الله عبد الحديم أنا ابن وهب سمعت مالك بن انس يقول: الزم ما قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع: « امران تركته ما فيكم لن تضلوا ما تمسكتم بهما: كتاب الله تعالى وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم » \*

حدثنا أحمد بن عمر ثنا على بن الحسن بن فهر أنا الحسن بن على بن شعبان وأبو حفص عمر بن محمد بن عراك ثنا أبو بكر أحمد بن مروان المالكي ثنا على بن عبد العزيز ثنا الربير بن بكار قال سممت سفيان بن عيينة يقول: سألت مالك بن أنس عن رجل أحرم من المدينة أو من وراء الميقات ? فقال مالك : هذا رجل مخالف لله تمالى ولرسوله صلى الله عليه وسلم ، أخشى عليه الفتنة في الدنيا ، والعذاب الأليم في الآخرة ، أما سممت قوله تمالى: (فليحذر الذين يحالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب اليم ) ثم ذكر حديث المواقيت .

حدثنا عبد الرحمن بن سلمة ثنا أحمد بن خليل ثنا خالدبن سعد ثنا أحمد بن خالد ثنا يحيى بن عمر ثنا الحارث بن مسكين أنا ابن وهبقال قال لى مالك : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ امام المرسلين وسيد العالمين \_ يسئل عن الشي فلا يجيب حتى يأتيه الوحى من السماء .

قال أبو محمد: فاذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لايجيب إلابالوحى وإلا لم يجب ، فمن الجرأة العظيمة اجابة من أجاب فى الدين برأى أو قياس أو استحسان أو احتياط أو تقليد ، إلا بالوحى وحده . وبالله تعالى التوفيق

حدثنا أحمد بن عمر بن أنس ثنا أحمد بن محمد بن عيسى غندر ثنا خلف القاسم ثنا أبو الميمون عبد الرحمن بن عبد الله بن عمر بن راشد البجلى ثنا أبو زرعة عبد الرحمن بن عمرو ثنا يزيد بن عبد ربه قال سمعت وكيع بن أبو زرعة عبد الرحمن بن عمرو ثنا يزيد بن عبد ربه قال سمعت وكيع بن

الجراح يقول ليحبي بن صالح الوحاظى : يأ بازكريا ، احذر الرأى ، فانى سمعت أبا حنيفه يقول : البول في المسجد أحسن من بعض قياسهم.

حدثنا القاضى حمام بن أحمد ثنا عبد الله محمد بن على الباجى (١) اللخمى ثنا أحمد بن خالد ثنا عبيد بن محمد الكشورى (٢) ثنا محمد بن يوسف الحذافى (٣) ثنا عبد الرزاق قال قال لى حماد بن أبى حنيفة قال أخبرنى أبى: من لم يدع القياس فى مجلس القضاء لم يفقه.

قال أبو محمد: فهذا أبو حنيفه يقول: إنه لا يفقه من لم يترك القياس في موضع الحاجة الى تصريف الفقه ، وهو مجلس القضاء ، فتبا لكل شي لا يفقه المرء إلا بتركه . وقد ذكرنا أيضا قول مالك آنفا في ابطال القياس ، فان وجد لهذين الرجلين بمد هذا القول منهما قياس ، فهو اختلاف من قولهما، وواجب عرض القولين على القرآن والسنة ، فلا يهما شهد النص أخذ به ، والنص شاهدلقول من أبطل القياس على ماقدمنا ، لاسيما وهذان الرجلان لم يعرفا قط القياس الذي ينصره أصحاب القياس ، من استخراج العلل وترجيحها ، ولكن قياسهما كان بممني الرأى الذي لم يقطعا على صحته ، وهكذا صدر الطحاوي في اختلاف العلماء بأن أباحنيفة قال : علمنا هذا رأى، فن أتانا بخير منه أخذناه . أو نحو هذا القول . والمتحققون بالقياس لا يقرون بهذا ولا يرضونه ولا يقولون به ، وهكذا جميع أهل عصرها . وبالله تعالى التوفيق .

<sup>(</sup>١) نسبة الى «باجة» بليدة بالاندلس.

<sup>(</sup>٢) بفتح الكاف --- ويقال بكسرها واسكان الشين المعجمة نسبة الى وكشور قرية من قري صنعاء .وعبيد هذا ذكر في الانساب (ورقة ٤٨٤) باسم «عبيدالله» وهو خطأ والصواب ماهنا كما في المشتبه وشرح القاموس والانساب (ورقة ١٦٠)

<sup>(</sup>٣) بضم الحاء المهملة وفتح الذال المعجمة نسبة الى حذافة بطن من قضاعة وفى الانساب (ورقة ١٦٠) بالقاف وهو خطأ ، وفى الاصل الحذامي بالميم وهو خطأ يضاو صححناه من المئتبه وشرح القاموس وهذا الاسناد الى عبد الرزاق روى به الذهبي أثراً عن ابن عمر من طريق ابن حزم انظر ذكرة الحفاظ (١٩٩:٣)

ولا معنى لفشو القول بالقياس وغلبته على أكثر الناس ، فهذا برهان بطلانه وفساده ، وقد أنذر رسول الله صلى الله عليه وسلم بغلبة الباطل وظهوره ٤ وخفاء الحق ودثوره \*

كما حدثنا عبد الله بن يوسف ثنا احمد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى حدثنا احمد بن محمد الفقيه الأشقر ثنا احمد بن على ثنا مسلم بن الحجاج ثنا محمد بن عباد وابن أبى عمر جميعا عن مروان الفزارى عن يزيد \_ يعنى ابن كيسان \_ عن أبى حازم عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « بدأ الاسلام غريبا وسيمود غريباً كما بدأ ، فطوبى للغرباء »

وقال مسلم: ثنا محمد بن رافع والفضل بن سهل الاعرج قالا ثنا شبا بة بن سو ار ثنا عاصم \_ هو ابن محمد العمرى \_ عن أبيه عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ إِنَّ الْأَسْلَامِ بَدْاً غُرِيبًا وسيمود غريبًا كَا بَدًّا ، وهو يأرز بين المسجدين كاتأرز الحية الى جحرها، (١) ٥

حدثنا أحمد بن محمد بن الجسور ثنا بن أبى دليم (٢) ووهب بن مسرة حدثنا ابن وضاح ثنا أبو بكر بن أبي شيبة ثنا حفص بن غياث عن الاعمش عن ابى اسحق السبيعي عن أبى الاحوص عن عبدالله بن مسمو دقال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « أن الاسـلام بدأ غريباً وسيمود غريباً كما بدأ ، خطوبى للفرياء ، قيل: ومن الغرباء ? قال: نزاع القبائل ، (٣)

قال أبو محمد: وأما الاجماع فقد بيناه على ترك القياس من وجوه كثيرة ، وهي اجماع الامة كلها على وجوب الاخذ بالقرآن وبما صبح عن رسول الله صلى

وابن ماجه

<sup>(</sup>۱) فى مسلم ( ۱ : ۲ ه ) ( فى جحرها) (۲) فى الاصل ( ابن أبى ديلم ) وهو خطأ وقد مضى مرارا هنا وفى المحلى على الصواب (۳) هذا الحديث ورد من حديث كثير من الصحابة وشرحه الحافظ ابن وجب فى جزء صغير طبمناه قديماً ، وسهاه (كشف الكربة ) ونسب حديث ابن مسعود الى رواية احمد

الله عليه وسلم ، وبما أجمت الأمة كلها على وجوبه أو تحريمه من الشرائع ، وأجمت على أنه ليس لا حد أن يحدث شريمة من غير نصأو اجماع ، وأجمت على تصديق قول الله تمالى : (مافرطنا فى الكتاب من شى ، ) وعلى قوله تمالى : (اليوم أكلت لكم دينكم) وهذا إجماع على ترك القياس ، وأن لا حاجة لا حد اليه ، حتى نقص من نقص بالغفلة المركبة فى البشرية فى التفصيل ، والخطأ لم يمصم منه أحد بعد النبيين صلى الله عليهم وسلم ، فا عما يوجد القياس من وجد منه على سبيل الخطأ والغفلة عن الواجب عليه ، وهى زلات علماه ، كن قال بالتقليد وما أشبه ذلك ،

وأيضا : فقدقلنا وبينا أنه لم يصح قط عن حدمن الصحابة القول بالقياس يعنى باسمه ، وباليقين فانه لم يتكلم قط أحد منهم بلاشك ، ولا من التابعين بلاشك \_: باستخراج علة يكون القياس عليها ، ولا بأن القياس لا يصح إلا على علة جامعة بين الحكين ، فهذا أمر مجمع عليه لاشك فيه البتة ، إلا عند من أراد أن يطمس عين الشمس ، وهذا أمر إنما ظهر في القرن الرابع فقط مع ظهور التقليد ، وإنما ظهر القياس في التابعين على سبيل الرأى والاحتياط والظن ، لاعلى إنجاب حكم به ، ولا أنه حق مقطوع به ، ولا كانوا يبيحون كتابه عنهم \*

وأيضا: فقدوجدنا مسائل كثيرة جدا اتفقوا هم فيها ونحن وجميع المسلمين على خلاف جميع وجوه القياس ، وعلى ترك القياس كله فيها ، ومسائل كثيرة جاء النص بخلاف القياس كله فيها ، ولم نجد قط مسألة جاء النص بالاثمر بالقياس فيها ، ولا مسألة اتفق الناس على الحسم فيها قياما ، فلو كان القياس حقا لما جاز الاجماع على تركه في شيء من المسائل ، ولاجاء النص بخلافه البتة ، فلاجماع لا يجوز على ترك الحق ، ولا يأتى النص بخلاف الحق ، وهذا اجماع على ترك القياس \* وسنبين طرفا من المسائل التي ذكرنا \*

ولعل قليل الورع يعارض هذا القول بأن يقول: قدجاء الاجماع على ترك بمض النصوص \*

فليعلم الناس أن من قال ذلك كاذب آفك ، وما جاء قط نصاجاع بخلاف نص صحيح السند متصل ، وهو الحق عندنا ، لا ماعداه ، وما جاء قط نص صحيح بخلاف الاجماع . فان قال سو فسطائى : فقد جاء نص بخلاف نص . قلنا : نعم ، بنسخ له ، وهو نص على كل حال ، ولم نذكر لهم قياساً خلاف قياس ، وانما قلنا بأنه قد وجد اجماع على ترك جميع وجوه القياس ، وورود نص مخالف لجميع وجوه القياس ، وهكذا هى جميع الشرائع ، ككون الظهر أربعا ، والصبح ركعتين ، والمغرب ثلاثا ، وكصوم رمضان دون شعبان ، وكالحدث من أسفل فيفسل له الاعلى ، وكأنواع الؤكاة ، وسائر الشرائع كلها ، وليس أحد من القائلين بالقياس إلا وقد تركه فى أكثر مسائله ، وسغبين من هذا ان شاء الله تمالى فى آخر هذا الباب طرفا يدل على المراد ،

وأما من براهين العقول نانه بقال لهم: أخبرونا ، أى شىء هو القياس الذى تحكمون به فى دين الله تعالى ? فان قالوا: لاندرى ، أو تلجلجوا ، فلم يأتوا فيه بحد حاصر \_: أقروا بأنهم قائلون بما لايدرون ، ومن قال بما لايدرى فهو قائل بالباطل ، وعاصلت عز وجل إذ يقول : (وأن تقولوا على الله مالا تعلمون) مع الرضا لنفسه بهذه الصفة الخسيسة التى لا تكون إلا فى النوكى . وإن قالوا : حكم جامع بين شيئين بعلة يستخرجه ، أو قالوا : بكثرة التشابه كانوا قائلين بمالا دليل على صحته ، وبما لم يقل به قط صاحب ولا تابع ، وان قالوا : عما يقع فى النفس ، كانوا شارعين بالظن ، وفى هذاما فيه ه

وقد أقروا كلهم \_ بلا خلاف منهم \_ أنه جائز أن توجد الشريعة كلها أولها عن آخرها نصا ، وأقرو كلهم \_ بلا خلاف من أحد منهم \_ أنه لا يجوز أن توجد الشريعة كلها قياسا البتة . ومن البراهين الضرورية عند كل ذى

حس وعقل أن مالوم الكل لوم البعض ، فالشرائع كلها لا يمكن البتة ولا يجوز أن توجد قياساً ، وليس هذا قياسا ، ولكنه برهان ضرورى ، كقول القائل : اذا كان الناس كلهم أحياه فياسا ، ولكنه برهان ضرورى ، كقول القائل : اذا كان الناس كلهم أحياه فاطقين ، فكل واحدمنهم حى ناطق (١) . ولا يموه محوه فيقول : بعض الناس أعور ، وليس كلهم أعور . فليس هذا بما ألومناهم في صفة ، لكن كل الناس ممكن أن يوجدوا عوراً ، وليس ذلك بممتنع في البقية . وأما أخذ الشرائم كلها قياسا فمتنع في البنية ، إذ لابد عندهم من نص يقاس عليه . ولا هذا أيضا من قول القائل : لا يجوز أن يكذب الناس كلهم ، وجائز أن يكذب بمضهم ، بل كل أحد على حدته فالكذب عليه ممكن ، وليس كل شريعة على حدتها جائز أن توجد قياسا . وهذا بيان يوضح كل ما أرادوا أن يموهوا به في هذا المكان \*

وبرهان آخر . وهو أنه يقال لا صحاب القياس : اذا قلم لما حرم الله تمالى القطع في أقل من ثلاثة دراهم أو عشرة دراهم : حراهم أن يكون الصداق أقل من ثلاثة دراهم أو عشرة دراهم ، ولما وجبت الكفارة على الواطئ عمداً في نهاد رمضان - ولما حرم حلق في نهاد رمضان ، ولما حرم حلق الشمر في الرأس لغير ضرورة في الاحرام - : حرم حلق المانة في الاحرام ، كا حرم مد تر بمدى برنقدا \_ : حرم مد شعير بمدسلت نقدا ، وقال آخرون منكم : لا ، ولكن حرم أصل كرنب بأصلى كرنب نقدا ، ولما ابيح اتخاذ كلب الصيد والغنم بمد تحريمه أبيح بمنه بمد تحريمه ، ولما أبيح الثلث في الوصية للموصى والغنم بمد تحريمه أبيح بنم اذا كان أقل من ثاث كراء الدارة وسائر ما اوجبتموه قياسا وحرمتموه قياسا وأمحتموه قياسا والمحتموه قياسا وأمحتموه قياسا وأمحتموه قياسا وأمحتموه قياسا والمحتموه قياسا والمحتموم والمحتموم والمحتموه قياسا والمحتموم وا

<sup>(</sup>١) هذه مفالطة ظاهرة . قالاول من باب الكل ، والثاني من باب الكلية

لهذا كله ؟ إذ لا إبد لكل فعل من فاعل الله تعلى من عرم اولكل ايجاب من موجب ، ولكل إباحة من مبيح ؟! فان قالوا: الله تعالى ورسوله أباط ذلك وحرماه وأوجباه ، كذبوا على الله تعالى ، وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم ، وجاهروا بالفرية عليهما ، وهم لا يقدمون على أن ينسبوا ماحكموا فيه بقياسهم الى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم ، مع أنه إن أقدم منهم قليل الدين على ذلك ، أكذبه سائرهم ، لا أننا اعا سألناهم عن مسائل يخالف فيها بعضهم بعضا ، ووقع حينتذ بأسهم بينهم ، وكفونا مؤنتهم ، فلم يبق فيها بلضرورة إلا أن يحيلوا في التحريم والا يجاب والا باحة على أتفسهم ، أو على أحد دون الله تعالى ودون رسوله صلى الله عليه وسلم ، وهذا كا تراه بلا مؤنة ولا تكلف تأويل \_ إقرار (١) باحداث دين وشريعة لم يأت بها الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولا أذن بها الله تعالى \*\*

فان سألونا عن مثل هذا فيما أوجبناه أو حرمناه أو أبحناه بخبر الواحد المعدل المسند ? فلسنا نقنع بأن نقول لهم: إن هذا السؤال لازم لـ كم كازومه لنا كالا ننا لانتكثر بهم ، ولا نبالي وافقونا في ذلك أوخالفونا ، لـ كن نقول وبالله تمالي النوفيق: ان الله تمالي حرم وأوجب وأباح كل ماصح به الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لاشك في ذلك ، كما نقول فيما أمر الله تمالي به من قبول شهادة العدول في الاحكام . وبالله تمالي التوفيق \*

ويقال لهم أيضا: أخبرونا، أكل قياس قاسه قائس من أصحاب القياس حق وصواب ? أم من القياس خطأ وصواب ? اولا بد من أحد الوجهين . فان قالوا: كل قياس في الارض فهو صواب ، تركوا مذهبهم ، وأوجبوا المحال ، وكون الشيء حراما حلالا فرضاً مباحا على انسان واحد في وقت واحد . وان قالوا: من القياس خطأ ومنه صواب ، قلنا لهم: بأى شيء

<sup>(</sup>١) في الاصل ( باقرار ) وهو خطأ

تعرفون الحق من الباطل فى القياس ? فان تلجلحوا وقالوا: لانأتى بذلك إلا فى كل مسألة ، قلنا: هذا لو اذ عما لزمكم مما لاسبيل لكم الى وجوده ، كمن قاس أن يقبل امرأتان \_ حيث تجوز عنده شهادة النساء مفردات \_ على قبول رجلين ، حيث يقبل الرجال ، وكمن قاس وجود أربع فى ذلك على تعويض امرأتين بدل رجل ، حيث يقبل النساء مع الرجال ، وقلما تخلو لهم مسألة من مثل هذا \*

فاذا بطل وجود برهان يصحح الصحيح من القياس ويبطل الباطل منه ، فقد صح ان مالاسبيل الى الفرق بين باطله وبين مايدعى قوم أنه منه حق \_: فهو باطل كله •

فان قالوا لنا: فـكل الانخبار عندكم حق أو فيها باطل وحق: قلنا: بل كل ما اتصل برواية الثقات الى النبى عليه السلام حق، لا يحل تركه إلا بيقين نسخ، أو بيقين تخصيص، ولا نسخ في القياس أصلاه

## و فصل

قال أبو محمد: ونحن ترتب \_ ان شاء الله تعالى ولاحول ولاقوة إلا به \_ طريقة ، لا يتعدى بها على أحد من أهل الحق افساد كل قياس يعارض به أحد من أصحاب القياس ، أو يحتج به محتج منهم . وذلك أنه اذا احتج محتج ممن يقول بالقياس بأن هذه المسألة تشبه مسألة كذا ، فواجب ان نحكم لها عثل حكمها \_: فليطلب من يعارضه من أصحابنا صفة في المسألة التي شبهها خصمه بالمسألة الا خرى، ممايشبه فيه مسألة فالثة ، ثم بلزمه أن يحكم لها أيضا بمثل ذلك الحسكم. وهذا أمر موجود في جميع مسائلهم أولها عن آخرها. وهذا وجه يفسد مسائلهم في القياس، وسنذكر من هذا طرفاً كافيا في الباب الذي بعد هذا ان شاء الله تعالى، وبالله شاء الله تعالى والدة تعلى المراد إن شاء الله تعالى. وبالله تعالى التوفيق \*

وأما تعليلهم فى الربا، فكل طائفة منهم قد كفتنا الا خرى، إذ كل واحد منهم يبطل علة صاحبه التى قاس عليها، وهكذا فى كل ما قاسوا فيه. وبالله تعالى التوفيق \*

وقال بعضهم: إنما نقيس في النصين المنعارضين فننظر أشبههما بما اتفق عليه في النصوص فنأخذ به \*

قال أبو محمد: وهذا أمر قد تقدم إفسادنا له فى باب الكلام فى الأخبار وأحكمناه ، وبالله تعالى التوفيق . ولكنا نذكر ههنا من بعض قولهم مالاغنى بهذا المكانءنه ، وهو أنا نقول : هذا عمل فاسد ، ولامدخل للقياس مالاغنى بهذا المكانءنه ، وهو أنا نقول : هذا عمل فاسد ، ولامدخل للقياس ههنا ، لا تن كل حديث عارض آية \_: فليس أحد هذين النصين أولى بالطاعة له من الآخر ، ولا الذى يردون اليه حكم هذين النصين أولى بالطاعة له من كل واحد من هذين ، وكل من عند الله تعالى، ولا يقوى النص اجاع الناس عليه ، ولا يضمفه اختلاف الناس فيه ، فقد أجم على بعض الاخبار ، واختلف فى آيات كثيرة ، والنص اذا صبح فالا خذ به واجب ، ولا يضره من خالفه . فسقط ما أرادوا فى ذلك من رد النصين المتمارضين الى نص اللث ، ووجب استمال كل ذلك مادام يكن ، فان لم يمكن أخذ بالوائد ، لا نه شرع متيقن رافع لما قبله ، ولم نتيقن آنه رفعه غيره ، مع انهم لم يفعلواماذ كروا ، بل جاء « لا قطع إلا في ربع دينار فصاعدا » وجاء « لعن السارق يسرق البيضة فتقطع يده ، ويسرق الحبل فتقطع يده ،

فلم بردوها الى الآية المتفق على ورودها من الله تعالى وهى: (والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهماجزاء بما كسبا نكالامن الله) بل غلبوا « لاقطع إلا في ربع دينار » \_ وهو نص مختلف في الا خذ به \_ على الآية وعلى الحديث الا خر، ثم تناقضوا في حديث « لا تحرم الرضعة ولا الرضعتان » فتركوه ، وأخذوا بظاهر الآية ، وهذا خلاف مافعلوا في آية االقطع ، وكلا الحديثين صحيح ، وكلاهما مختلف فيه مع صحته ، فان عللوا أحدها بأنه اختلف فيه الرواة فالآخر كذلك ولافرق ، وأما حديث الحنفيين فيا تقطع فيه اليد فساقط جداً (١) \*

وقد قال بعضهم \_ إذ سألناهم عن معارضة قياسهم بقياس آخر ، وتعليلهم بتعليل آخر : فما الذي جمل أحدالقياسين أولى من الآخر ? أوأحد التعليلين أولى من الآخر ؟ ولاسبيل الى وجود قياس لهم أو تعليل لهم تتعذر معارضتهما بقياس آخر أو تعليل آخر كما وصفنا ، فقال هذا القائل \_ : العمل حينئذ في هذا كالعمل في الحديثين المتعارضين .

قال أبو محمد: فقلنا: هذا باطل ، لا ن النصين أو الحديثين المتمارضين لابد من جمهما واستمالها مماً ، لا ن كليهما حق وواجب الطاعة اذا صحا من طريق السند ، ولا يمكن هذا في القياسين المتمارضين ، ولا في التمليلين المتمارضين بوجه من الوجوه ، فإن تعذرهذا في الحديثين أو الآيتين أوالآية والحديث فالواجب الأخذ بالناسخ ، أو بالزائد إن لم يأت تاريخ يبين الناسخ منهما ، لا أن الوارد بالزيادة شريعة من الله تعالى لا يحل تركها ، وليس يمكن هذا في القياسين المتمارضين بوجه من الوجوه ، هذا في القياسين المتمارضين ، ولا في التمليلين المتمارضين بوجه من الوجوه ، لا نه ليس فيهما نسخ أصلا ، ولا يوجد في القياسين زيادة من أحدها على الا خر في أكثر الا مم ، ولا أن النمارض فيهما إنما هو بتملق أحد القياسين

<sup>(</sup>۱) في الاصل (ساقط) بدون الفاء وهو ـ خطأ . وانظر الكلام على هذا الحديث في نصب الرابة للزيامي ( ج ٢ ص ١٠٠٠ )

بصفة و بتعلق آخر الابأخرى ، فبطل تمويه هذا القائل ، و بتى الالزام بحسبه لا مخلص منه البتة . و بالله تعالى التوفيق \*

وقد زاد بعض مقدميهم \_ ممن لم يتق الله عز وجل ، ولا بالى بالفضيحة في كلامه \_ فقال \_ : إن القياس أقوى من خبر الواحد ا ورأيت هذا لائبى الفرج المالكي ، والمعروف بالأبهرى ا واحتجا في ذلك بأن خبر الواحد يدخله السهوو تعمد الكذب ، وأما القياس فلا يدخله إلا خوف الخطأ في التشبيه فقط ا قالا فما يدخله عيب واحد أولى مما يدخله عيبان ا!

قال أبو محمد: وما يعلم في البدع أشنع من هذا القول 1 ثم هو مع شناعته بارد سخيف متناقض!!

ويقال لهذا الجاهل المقدم: أخبرنا عنك ، أنقيس على خبر الواحداً م لا ؟ فان قال: لا ، كذب وافتضح! وأريناهم خزيهم فى قياسهم صداق النكاح على القطع فى عشرة دراهم ، وهو خبر واهى ساقط ، والآخرون منهم قاسوا على خبر فى ذلك ، وان كان صحيح السند فهو خبر واحد ، وأريناهم قوطم فى تقويم المتلفات بالقيمة لا بالمثل على الخبر فى عتق الشقص ، ومدة الخيار فى البيع على حديث المصراة ، والاستطهار فى المستحاضة على حديث المصراة ، والاستطهار فى المستحاضة على حديث المصراة ، وهذا أكثر قياساتهم .

وإن قال: أقيس على خبر الواحد ، فضح نفسه ، وأبان عن جهله ، وقلة ورعه ، في اقراره بأنه يقيس على ما هو أضعف من القياس !! وهدذا غاية الجنون والتناقض !! وهم يقولون: إن الائصل أقوى من الفرع ، والمقيس عندهم فرع ، والمقيس عليه أصل ، هذا مالا يختلفون فيه ، فاذا كان خبر الواحد هو المقيس عليه عندهم فهو الائصل ، والقياس هو الفرع ، فعلى قول هذين المذكورين اذا كان القياس أقوى من خبر الواحد فالفرع أقوى من الائصل!! وقد قالوا: إن الاصل أقوى من الفرع ، وهذا تناقض فاحش وبناء وهدم !!

ونموذ بالله من الخذلان 4

وأيضا: فانهم يتركون في أكثر أقوالهم ظاهر القرآن بخبر الواحد هثم يتركون خبر الواحد للقياس ، فقد حصل من كلامهم وعملهم أنهم غلبو القياس على هذا أقوى على الحديث ، وغلبوا الحديث على القرآن ، فقد صار القياس على هذا أقوى من القرآن ، ولاقياس البتة إلا على قرآن أو حديث ، وهدذا كله تخليط ، وسخنة عين ، وغباوة جهل، واقدام ، واستحلال لمالا يحل ، ولا يخنى على ذى بصر ١١ وبالله تعالى التوفيق .

وأيضا: فهم كثيرا مايقولون \_ فيما يرد عليهم من أقوال موقوفة على بعض الصحابه مما يوافق ماقلدوا فيه مالكا وأبا حنيفة \_: مثل هذا لايقال بالقياس، فيغلبونه على مايوجبه القياس عنده، كقولهم فيمن باع شيئا الى أجل ثم ابتاعه بأقل الى أقل من ذلك الا جل، وفي البناء في الصلاة على الرعاف والحدث، وفي مواضع كثيرة جمة، وهذا ترك منهم للقياس، وتغليب للظن أنه خبر واحد على القياس، لانهم لايقطعون على أن هده الاقوال توقيف، وانما يظنون ذلك ظنا ، فقد صار الظن أنه خبر واحد عندهم أقوى من القياس، الذي هو عندهم أقوى من يقين أنه خبر واحد، فقد صار الظن أنه خبر واحد، فقد صار الظن أنه خبر واحد، فقد صار الظن أقوى من اليقين! وفي هذا عجب عجيب! و فعوذ بالله من الخذلان.

وأما الحقيقة فان الظن باطل ، بنص حكم النبى صلى الله عليه وسلم بأنه أكذب الحديث ، وبنص قول الله تعالى : (إن الظن لايغنى من الحق شيئا) فالظن بنص القرآن ليس حقا ، فاذا يس حقا فهو باطل ، فاذا كان الظن الذى هو الباطل أقوى من القياس ، فالقياس (١) بحكمهم أبطل من كل باطل ، وبالله تعالى التوفيق \*

وجملة القول: أن قولهم: إن خبر الواحديدخلهالسهو والفلط والكذب:

<sup>(</sup>١) في الاصل «والقياس» وهو خطأ ظاهر

انما هو من اعتراضات من لا يقول بخبر الواحد ، من الممتزلة والخوارج، وقد مضى الكلام فى إبجاب خبر الواحد العدل ، وقد وجب قبوله بالبرهان ، فاعتراض الممترض بأنه قد يدخله السهو و تعمد الكذب اعتراض بالظن، و بعض الظن إنم ، والظن أكذب الحديث .

وقولهم: إن القياس يدخله خوف خطاء التشبيه \_: اقرار منهم بأنهم لا يثقون بجملته ، وهذا هو الحريم بالظن ، وهو محرم بنص القرآن . ويسملون عن انسان مشهور بالباطل ، معروف بادعائه ، قد كثر ذلك منه وفشا ، فتقدم الى قاضى بخاصم عنده ? فان الامة كلها مجمعة على أن لا يقاس أمره الآن على ماعهد منه ، فاذا حرم أن يقاس حكم المرءاليوم على حكمه بنفسه أمس ، فهو أبعد من أن يقاس على غيره أوهذا هدم من القياس للقياس التوفيق ، منه بعضه لبعض ، وما كان هكذا فهو فاسد كله . وبالله تعالى التوفيق ،

وقال قائل منهم: هل يجوز أن يتعبدنا الله تمالى بالقياس ؟

قال أبو محمد: فالجواب إن ذلك كان جائزا قبل نزول قول الله تعالى: ( وماجعل عليكم في الدبن من حرج) وقوله تعالى: ( لا يكلف الله نفسا إلا وسعها) وكان يكون ذلك لوكان حمل اصر كاحمله على الذين من قبلنا، وتحميلالما لاطاقة لنا به، وكما قال تعالى: (ولو شاءالله لاعنتكم). وأما بعد نزول الآيتين اللتين ذكرنا، وبعد أن أمننا الله تعالى من أن يكلفنا الحكم بالتكهن وبالظنون وبعد أن نهانا عن أن نقول عليه تعالى مالم نعلم ـ: فلا يجوز البتة أن يتعبدنا بالقياس، لان وعد الله تعالى حق لا يخلف البتة، وقوله الحق. وبالله تعالى التوفيق \*

## ﴿ فصل ﴾

فى ذكر طرف يسير من تناقض أصحاب القياس فى القياس ، يدل على فساد مذاهبهم فى ذلك انشاء الله تعالى

قال أبو محمد على بن احمد رضى الله عنه : أكثرهم لم يقس الماء الوارد على النجاسة على الماء الذي ترد عليه النجاسة ، وفرقوا بيهما بغير دليل ا

وبعضهم لم يقس وجوب اراقة ماولغ فيه الـكلب على وجوب غسل الآناء من ولوغ الـكلب فيما ولغ فيه ، ولم يقيسوا الماء فى ذلك على غير الماء .

وأكثرهم فرق بين الماء الذي تقع فيه النجاسة ، وبين المائعات التي تقع فيها النجاسات ، فحدوا مقداراً اذا بلغه الماء لم ينجس ، ولم يحدوا في سائر المائعات شيئا البتة وان كثر ا وبعضهم قاس سائر المائعات في ذلك على الماء في حدد المقدار ا وهو أبو ثور .

وبعضهم فرق بين حكم الماء في البئر وبين الماء في غـير البئر، ولم يقس أحدها على الآخر، اتباعا \_ زعم \_ لقول بهضالعلماء في ذلك، وهوقدعصى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم، وجماعة من الفقهاء، في المصراة والمسح على العمامة، وفي ازيد من ألف قضية، نعم وحكم القرآن! وفرق أيضا بين أحكام الجيف الواقعة في التيار وبين أحكامها واحكام سائر النجاسات ولم يقس بعضها على بعض.

وبعضهم قاس الخنزير على السكلب فى حكم الغسل مما ولغ فيسه كلاها فى الواحد أو السبع ، وبعضهم لم يقس أحده اعلى الآخر ، وبعضهم قاس الماء بحكم الوالغ فيه مما يحرم أكله أو يحل أو يكره ، وبعضهم يقس ذلك، وبعضهم قاس مالادم له من الميتات على ماله دم ، فرأى كل ذلك ينجس مامات فيه ، وبعضهم لم ير ذلك !

و بعضهم قاس العقارب والخنافس والدود المتولد فى الفول على الذباب ،

ولم يقسها على الوزغ وشحمة الارض والعظاء وصفار الفيران.

و إهضهم قاس عذر ما يؤكل لحمه من الدواب وأبوالهـا على لحومها ، ولم يقسها على دمائها ، و بعضهم قاسهاعلى دمائها ، ولم يقسها على لحومها !

و بعضهم قاس ذنب الـكلب ورجله على لسانه ، وبعضهم لم يقس ذلك ا وأكثرهم قاس اباحة المسح على الجبائر على المسح على الخفين ، ولم يقيسوا اباحة مسح العامة على الرأس وعلى المسح على الخفين ، وبعضهم قاس ذلك ، وكلهم فيما نعلم لم يقس نزع الخفين بعد المسح على حاق الشعر وقطع الاظفار بعد المسح والغسل ا

و بعضهم لم يقس إباحة الصلاة الفريضة بتيم النافلة على إباحة مسلاة النافلة بتيم النافلة على إباحة مسلاة النافلة بتيم الفريضة ، و بعضهم قاس ذلك ، و تناقض الا ولون فقاسوا جواز صلاة المتوضئين خلف المتيم على جواز صلاة المتيممين خلف المتوضى ، على أن الخلاف في تسوية كلا الا مرين مشهور ١١

ومن طرائف قياس بعضهم إبجابه أن تستطهر الحائض بثلاث قياساً على انتظار عود صيحة العذاب ثلاثاً ، وعلى المصراة ا أفلا يراجع بصيرته من يقيس هذا القياس السخيف ، فيمنع به خمس عشرة صلاة فريضة ، ويوجب به إفطار ثلاثة أيام من رمضان ، من أن لا يقيس مسح العامة على مسح الخفين ؟!

وبعضهم قاس بول ماياً كل لحمه بعضه على بعض وبعضهم قاس البول المذكور على مايتولد منه ، فان تولد من ماء نجش فهو نجس ، وان تولد من ما على مايتولد فيه على ماتولد طاهر فهو طاهر ، وكذلك فعل بنجوه ، ولم يقس اللحم المتولد فيه على ماتولد منه ، بل رأى ذلك حلالا أكله وان تولد من ميتة ولحم خنزير وهذرة .

وبعضهم لم يقس نبيذ التين على نبيذ التمر في جواز الوضوء به عنــد عدم الماء في السفر ، وبعضهم قاس الحضر عليه في الاباحة ، وهو الحسن بن حي ،

وقد روى أيضا قياس نبيذ التينعلى نبيذالتمر عن أبى حنيفة ا

ومنع أكثرهم من الـكلام في الاذان ، قياسا على الصلاة ، ولم يقيسوه عليها إذ أجازوه بلا وضوء ، وأجاز بعضهم تنكيس الوضوء ، ولم يجز تنكيس الاذان ولا تنكيس الطواف، ولم يقس أحدها على الآخرين ، وقاس ذلك كله ، بعضهم في المنع في الـكل ، أو في الاباحة في الـكل ا

وفرق بعضهم بين صـلاة الفريضة والنافلة ، فأجازأن يؤم فى النافلة من لا يجوز أن يؤم فى النافلة من لا يجوز أن يؤم فى الفريضة ، ثم لم يجز أن تؤم المرأة النساء فى شى منهما ، و بعضهم قاس كل ذلك بعضه على بعض .

وبعضهم لم يقس جواز صلاة التنفل خلف من يصلى الفرض على جواز صلاة من يصلى الفرض على بعض، صلاة من يصلى الفرض خلف المتنفل ، وبعضهم قاس كلذلك بعضه على بعض، وكلهم \_ فيما اعلم \_ لم يقس المنع من اتمام المسافر خلف المقيم على المنع من قصر المقيم على المسافر.

وأطرف من هذا أن بعضهم لم يقس اتمام أهل مكة بمنى على اتمام أهل منى بمكة بمنى على اتمام أهل منى بمكة ا وهذا عجب ماشئت ا ا ولم يقيسوا جواز الحج على العبد اذا حضره على جواز الجمعة عنه اذا حضرها.

و بعضهم لم يقس جواز صلاة (١) الفرض خلف الفاسق من الاثمراء على جواز صلاة الجمعة خلفه ؛ و بعضهم قاسكل ذلك وجعله سواء .

وبعضهم لم يقس حكم ابتداء التكبير للقائم من الركعتين على حكم ابتداء التكبير في الركوع والسجود والرفع من السجود، وبعضهم ساوى بين ذلك كله، وقاس بعضه على بعض.

و بعضهم لم يقس ايجاب البناء على المحدث على ايجاب البناء على الراعف ع و بعضهم ساوى بينهما .

<sup>(</sup>١) في الاصل (صفوات)

وبمضهم لم يقس وجوب البناء قبل تمام السجدتين على وجوب البناء بعد تمام السجدتين، وبعضهم قاس كلا الامرين على السواء.

وبعضهم لم يقس وقوع الجبهة والرجلين على نجاسة فى الصلاة على وقوع اليدين والركبتين على نجاسة فى الصلاة ، وبعضهم قاس كل ذلك بعضه على على بعض وهؤلاء الذين قاسوا بعض ذلك على بعض تناقضوا ، قلم يقيسوا جواز وقوع الرجلين والركبتين على غير الارض أو ماتنبت على جواز وقوع الجبهة واليدين على ذلك ، وفرقوا بين الاثمرين .

وبعضهم لم يقس الثبات على يقين الحدث لمن شك فى الوضوء على الثبات على يقين الحدث بم يقين الوضوء لمن شك فى الحدث ، وبعضهم ساوى بين الأمرين .

و بعضهم لم يقس كثير السهو على قليله ، فرأى من قليله السجود فقط ، ومن كثيره الاعادة ، ومنهم من رأى (١) من السلام ساهيا السجود فقط ورأى من الكلام ساهيا الاعادة ، ورأى بعضهم على من تكلم في صلاته ساهيا أنهاقد بطلت ، فان أحدث بغلبة لم تبطل صلاته ، فان أكل ساهيا وهو صائم لم يبطل صيامه ، وقلب غيره منهم الائر ، فرأى إن تكلم ساهيا في صلاته لم تبطل ، فان احدث بغلبة بطلت، وان اكل ناسياوهو صائم بطل صومه.

وفرقوا بين من نسى صلاة يوم وليلة وبين من نسى أكثر، ولم يقيسوا أحدهما على الاسخر، وبعضهم قاس كل ذلك على السواء.

وقاس بعضهم الجمع بين الذهبوالفضة في الوكاة على الجمع بين المعز والضأن في الوكاة ، ولم يقسه على التفريق بين المتر والوبيب في الوكاة ، وبعضهم قاسه على التفريق المذكور لا على الجمع . وأعجب من ذلك أن من ذكرنا دأى إخراج ذهب عن فضة ، و فضة عن ذهب ، ولم ير إخراج عنز عن ضانية ، ولا ضانية عن عنز ، ولا براً عن شعير ، ولا شعيراً عن بر ، ولم يقس بعض

<sup>(</sup>۱) فى نسخة (وغيرهم منهم من رأى )

ذلك على بعض !! وبعضهم أجاز كل ذلك بالقيمة قياسا .

وفرق بعضهم يين غلة ما ابتيع للتجارة وبين الربح المتولدفي ذلك ، فرأى في الغلة الاستئناف ، ورأى في الربح ضمه الى اصل الحول في رأس المال ، ولم يقس احدها على الآخر ، وقاس غيره منهم بعض ذلك ببعض في الاستئناف أو في الضم .

وأوجبواديون الناس من رأس المال ، ولم يوجبوا ديون الله تعالى إلامن الثات ، ولم يقيدوا احدها على الآخر ، وساوى بعضهم بين الاعمرين .

ولم يقس بعضهم الحلى \_ وان كان لكراء أو لباس \_ على العوامل المعلوفة من الابلوالبقر والغنم ، فبعضهم أوجب الركاة في الحلى واسقطهاعن العوامل وبعضهم الوجب الركاة في الحلى ، وبعضهم العوامل وبعضهم الحجب الركاة في العوامل ، وأسقطها عن الحلى ، وبعضهم قاس أحدها على الا خر في اسقاط الركاة عن كل ذلك ، والعجب أن الذي اسقط الركاة عن حلى الركراء لم يقس عليه الحلى المبتاع للتجارة ، ورأى فيه الركاة ا

و بعضهم فرق بين عبيد العبيد فلم برهم كسادتهم ولا كسادات ماداتهم في وجوب زكاة الفطر المأخوذة ، ورأى على عبيد عبيد أهل الذمة أن يؤخذ مهم ما يؤخذ من سادات ساداتهم أذا اتجروا الى غير أفقهم .

و بعضهم رأى الركاة فى زيت الفجلة ، ولم يرها فى الترمس ، ولم يقس أحدهاعلى الآخر .

وبعضهم رأى الركاة فى حب الآس، ولم يرها فى البـلوط، ولم يقس أحدهما على الآخر.

و بعضهم لم يقس الدين على الرهن فى الكفن ، فرأى الكفن فيه أولى من الدين ، ولم يره أولى من الرهن اذا كان رهنا ، وبعضهم ساوى بين الأمرين و بعضهم لم يقس المدبر على المحتكر ، وبعضهم قاسه عليه .

وبعضهم لم يقس الخليطين في النمار والزرعوالعين على الخليطين في المواشيء

و بمضهم ساوى بين كل ذلك قياسا .

وفرق بعضهم بين من أعطى آخر مالا ليأكل ربحه والاصل لصاحب المال وأعطاه غنما ليأكل نسلها ورسلها (١) والاصل لصاحب المال -: فرأى فى الغنم الزكاة ، ولم ير فى ربحه زكاة \_ وهومال تجارة \_ لا على التاجر ، ولا على الذى له الاصل ، ولم يقس أحدهما بالآخر ، وقاس غيره أحدهما على الآخر.

ولم يقس بعضهم فائدة العين على فائدة الماشية ، فرأى فى فائدة الماشية الزكاة اذاكان عنده نصاب منها ، ولم ير فى فائدة العين الزكاة وان كان عنده نصاب منه ، وقاس غيره منهم بعض ذلك على بعض فى ايجاب الزكاة فى الكل، وفى اسقاطها عن الكل .

ولم يقس بعضهم فائدة الكسب على فائدة الولادة فى ايجاب الزكاة فى كل ذلك ، وقاس كل ذلك بعضهم فائدة الكل الزكاة ، وقاس كل ذلك بعضهم فائدة الممدن على سائر الفوائد وقاسه بعضهم عليها .

وقال بعضهم: لا يجزئ في زكاة الغنم إلا الجذع من الضأن فصاعدا، والثنى فصاعدا من الماءز، قياسا على ما يجوز منها في الاضحية، وأجازوا في البقر والابل الجذع ودون الجذع، ولم يقيسوا ذلك على ما يجوز منها في الاضحية، ولا فاسوا حكم الغنم في ذلك على الابل والبقر، ولا حكم الغنم.

وقال بعضهم: من بادل ذهبا بفضة زكى الآخر بحول الأول ، ولم يقس ذلك على من بادل بقراً بابل ، وقاسه على من بادل غنما بماعز .

وقال بعضهم: تؤخذ الزكاة من الزيتون قياسا على النمر والعنب ، ولم يقسه عليه ما في الخرص في الزكاة .

وقال بعضهم: يخرج الارز وألذرة في زكاة الفطرقياسا على الشعير والبر ،

<sup>(</sup>١) الرسل بحسر الراء واسكان السين المهمله: الابن

ولم يجزأن يخرج فيها الزيتون قياسا على التمر والزبيب ، ولم يجزأن يخرج فيها الريتون قياسا على البر في تحريم بيع بعضه ببعض متفاضلا ، وأجاز بيعه بالبر متماثلا

وأسقط بعضهم زكاة التجارة على الماشية المشتراة للتجارة لوكاة الاصل ، ولم يقس على ذلك سقوط زكاة التجارة عن الرقيق المشترى للتجارة من أجل زكاة الفطرفيهم.

وأوجب بعضهم الزكاة في العسل وفي الحبوب وفي الثمار اذا كانت في أرض غير خراجية ، وأسقط الزكاة عن كل ذلك في الارض الخراجية ، ولم يسقط الزكاة عن الماشية وإن رعت في أرض خراجية ، فلم يقس رعى النحل على رعى الماشية ، ولا رعى الماشية على رعى النحل .

وأسقط بعضهم الزكاة فى العين والماشية عن الصغير والمجنون، قياسا على سقوط الصلاة عنهما، ولم يسقط الزكاة عن تمارهما وزرعهماقياسا على سقوط الصلاة عنهما.

وقال آخرون منهم في هذا : إن حق الزكاة ثابت معالزرع والمر . قال أبو محمد : وهذا كذب ، لا نقائل هذا لا يرى فيها دون خمسة أوسق صدقة ، فلم ير الزكاة ثابتة مع هذه النمرة ، ولم يقيسوا وجوب الزكاة في ذلك عليهما على وجوب زكاة الفطر عليهما ، وقياس زكاة على زكاة ، أولى من قياس زكاة على صلاة ، ولا قاسوا وجوب الزكاة \_ وهي حق في المال \_ على وجوب

سائر الحقوق في الائموال على الصغار والمجانين ، من النفقات والائروش. وقياس مال على مال أولى من قياس زكاة على صلاة ، ولم يقس سقوط الصلاة

عن الفقراء على سقوط الزكاة عنهم.

وفرق بعضهم بين حكم من رأى هلال شوال وحده وبين حكم من رأى هلال رمضان وحده ، ولم يقس أحدهما على الآخر ، وبعضهم قاس كل

واحد منهما على الآخر.

ولم يقس بعضهم حكم الحائض نطهر والكافر يسلم والمسافر يقدم في شهار رمضان على حكم من بلغه بعد الفجر أن هلال رمضان رؤى البارحة ، فأوجبوا على هذا أن لاياً كل باقى النهار ، ولم يوجبوا ذلك على الآخرين، ثم فاسوا بعضهم على بعض في وجوب القضاء عليهم ، حاشا الكافر يسلم، فلم يقيسوه عليهم في وجوب القضاء ، وقاسه بعضهم عليهم ، فأوجبوا عليه القضاء ، وأطرف من هذا قياس بعضهم من غلبته ذبابة فدخلت حلقه على الا كل ممداً في ايجاب القضاء فقط عليه ، ولم يقس على ذلك من أخرج بلسانه من بين اسنانه الجريدة (١) \_ ولعلها من مقدار الذبابة \_ فيبلعها عمداً في نهار رمضان . فقالوا : صومه تام ولاقضاء عليه !

وقاس بعضهم المجنون على الحائض فى ايجاب قضاء رمضان عليهما . ولم يقيسوه عليها فى وجوب الحدود عليها ·

وقاس بعضهم من لمس عمداً فأمنى على المجامع عمداً فى القضاء والـكفارة ولم يقس من استعط عمداً فوجد طعم ذلك فى حلقه على الا كل عمداً فلم يوجب فيه كفارة .

وقاس بعضهم المغمى عليه فى رمضان على المريض فى ايجاب القضاء عليه، ولم يقسه عليه فى ايجاب القضاء عليه، ولم يقسه عليه فى ايجاب قضاء ماترك من الصلوات عليه . وقاسه بعضهم فى ايجاب الصلوات .

وأوجب بعضهم على من أكره امرأته على الجماع في نهار رمضان أن يكفر عنها فيصوم عنها ، ولم يقس على ذلك انجاب الصوم على ولى من مات وعليه صوم وقاس بعضهم الا كل عمداً في نهار رمضان على الواطئ عمداً في نهار ومضان على الواطئ عمداً في نهار ومضان . وأوجب عليهما الكفارة . ولم يقيسوه على المتقي عمداً في نهار

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل وكلمة ( الجريدة ) لامه في لها هنا . وكانها ، صحفة أو خطأ

رمضان فى اسقاط الكفارة عنه . وقياس الأكل على التى أولى من قياسه على الوطء ، وقاسه بعضهم على المتقيئ فيما ذكرنا .

وفرقوا بين الواطئ والآكل بأن قالوا: الوطء يوجب احكاما لا يوجبها الآكل (١) فالوطء يوجب الغسل والحد والصداق، ولا يوجب شيئا من ذلك الأكل ولا الشرب. والاكل يوجب الغرامة، ولا يوجبها الوطء والأكل من مال الصديق مباح، ولا يجوز وطء ملكه، فقاسوا ترك الكفارة في الا كل من على هذه الفروق.

وقال بعضهم: إما القياس على التشابه ، لا على عدم التشابه .

قال أبو محمد: وكل هذا تحكم كا ترى ، بلا دليل.

ولم يقس بهضهم من افطر عمداً فى قضاء رمضان \_ وهو فرض \_ فى وجوب الكفارة عليه على (٢) افطاره عمداً فى رمضان، وكالاهما فرض، وقد أوجب ذلك عليهما بعض السلف.

وأوجب الكفارة على المظاهر من زوجته ، وعلى المرأة الموطوءة فى رمضان طائعة ، وقد سمع النبى صلى الله عليه وسلم أصها فلم يوجب عليها شيئا . ولم يقيسوا المرأة المظاهرة من زوجها فى إنجاب الكفارة عليها على المظاهر ، ولاعلى المرأة الموطوءة . وقد أوجب الكفارة على المرأة المظاهرة من زوجها جهور من السلف ومن بعدهم .

وقاسوا الآكل عمداً فى رمضان \_ فى ايجاب الكفارة عليه \_ على الواطىء فى رمضان عمداً والصلاة الواطىء فى رمضان عمداً والصلاة اعظم حرمة من الصوم .

ومن طرائف بعضهم ايجابه قياس من أفطر ناسيا في رمضان علىمن أفطر

<sup>(</sup>١) في الاصل ( الواطيء بوجب احكاما ما لا بوجبها الا كل ) وهو خطأ

<sup>(</sup>٢) فالاصل (ف) وهوخطأ ٠

همداً فيه في ايجاب القضاء عليهما . ولم يقسه عليه في ايجاب الكفارة عليهما. نعم ، ولم يقس الاكل ناسيا على المتقبي ناسيا أومغلوبا . فأسقط القضاء عن هذا . ولم يسقطه عن الا خر .

وفرق بهضهم بين أحكام النيات ولم يقس بهضهاعلى بعض ، فأجاز بهضهم الطهار اتبلانية ، ولم يجز الصلاة إلا بالنية ، وبعضهم لم يجز الطهار ات إلا بنية ، وأجاز الصوم في الواجبات بلانية محدثة لكل يوم منه ، وبعضهم أوجب النية في كل ذلك ، ولم يوجبها في أعمال الحج .

وأما تناقضهم في أعمال الحج فأكثر من أذيجمع في سفر، وذلك فيما أوجبوا فيه الفدية، وما أسقطوها فيه، ولم يقيسوا بعض ذلك على بعض.

وأيضا فان بعضهم قال: من طرح القراد عن نفسه لم يطعم ، فان طرحه عن بعيره أطعم ، ولم يقس أحدها على الآخر .

ولم يقس بهضهم إباحة قتل الفأرة وان لم تؤذه ، على نهيه عن قتل الغراب والحدأة ان لم يؤذياه .

ورأى بهضهم الجزاء على قاتل السنور ولم يره على قاتل الفهد. ولم يقس أحدها على الآخر.

ورأى قتل الفهد قياسا على قتل السبع . ولم ير قتل الصقر البرى قياسا على الغراب والحدأة ، بل رأى في الصقر البرى الجزاء .

ولم يقس بعضهم استظلال المحرم فى المحمل على استظلاله فى الخباء فى الارض، ورأى على المستظل فى المحمل الفدية، وكذلك فى السفينة. ولم يقس على ذلك من مشى فى ظل المحمل، فلم ير عليه الفدية.

ولم يقس بعضهم من دهن باطن يديه وباطن قدميه بسمن أو زيت ، فلم ير عليه فدية ـ: على من دهن بذلك ظاهرها ، فرأى عليه الفدية .

ولم يقس بعضهم تحريمه ماذبح المحرم من الصيدعلى ماذبحه السارق أو

الغاصب فأباحه . وقاس بعضهم بعض ذلك على بعض فأ باح الكل .

ولم بقس بهضهم من دل من المحرمين حلالا على صيد أو اعطاه سيفاً يقتله به فلم يوجب عليه الفدية \_ : على محرم أكلمن صيد صيد من أجله فأوجب عليه الجزاء . وقاسه بعضهم عليه فأوجب الجزاء في كلذلك .

ولم يقس بهضهم حكمه بأن جناية العبد(١) في رقبته على قوله: أن قتله الصيد ليس في رقبته .

وقاس بعضهم بيض الصيد (٢) على جنين المرأة ، ولم يقسه بعضهم عليه ولم يقس بعضهم تحريمه على المحرم ذبح صيد صاده حلال على إباحته ذبح الصيد في الحرم اذا ادخل من الحل .

وقاس بعضهم قاتل الاسد على قاتل الذئب فلم ير فيه جزاء ولم يقس قاتل النسر والعقاب على قاتل الحداة والغراب ، فرأى أن في النسر والعقاب الجزاء ولم يقس بعضهم قاتل الاسد والخزير على قاتل الذئب ، فرأى في الاسد والخزير على قاتل الذئب ، فرأى في الاسد والخزير الجزاء .

وقال بمضهم: إن أصاب القارن صيداً فجزاء واحد، ولم يقسه على القارن يفسد حجه، فرأى عليه هديين، وقاس بمضهم بمض ذلك على بعض، فبعض أوجب في كل ذلك هديين، وبعض أوجب في كل ذلك هدياً واحداً.

وأطرف من هذا أن بعضهم قال : على العبدالفاره (٣) إذا دخل مكة أن يحرم ، وليس ذلك على الا عجمى المسلم ، ولا على الجاربة المصونة للبيع ا وله مثل ذلك في الفرق بين الشريفة والدنية في النكاح بغير الولى ا وهذا أشنع مما أنكروه من ترك القياس ، لا ن هذا فرق بين الناس ا فأين هذا مما استعملوه من التسوية بين الزانى والقاتل في جلد مائة و تغريب عام 18 وبين الصداق والقطع

<sup>(</sup>١)بالباء الموحدة وقالاصل (العمد) بالميم وهو تصحيف(٢) في الاصل (نبض الصيد) وهو تصحيف (٣) الفاره الحسن الوجه المايح

فى السرقة 1 و بين المستحاضة والمصراة 1 وهل فى التخليطاً كثر من هذا 1 و و فرقواً \_ أو أكثرهم \_ بين صوم المرء عن غيره وحجه عنه 6 فلم يروا ذلك ، ولم يقيسوه على الصدقة عنه والعتق عنه ، واحتجوا فى ذلك به (أن ليس للا نسان إلا ماسمى ) وهذه إن منعت من الصيام منعت من الصدقة ولا فرق ، ثم لم يقيسوا وصيته بالحج على وصيته بالصوم .

ولافرق ، ثم لم يقيسوا وصيته بالحج على وصيته بالصوم . ولم يقس بعضهم من وقف بعرفة قبل غروب الشمس ثم دفع منها ولم يعد اليها تلك الليلة ، فقالوا : بطل حجه \_: على من لم يقف بجزد لفة حتى طلعت الشمس من يوم النحر .

ولم يقس بعضهم من لم يدفع من عرفة مع الامام \_ فى إباحة الجمع له عزدلفة \_ على من لم يدرك الصلاة بمرفة مع الامام ، فى إباحتهم له الجمع بين الصلاتين بعرفة .

وقاس بعضهم قصر أهل منى بعرفة وأهل عرفة بمنى على قصر أهل مكة عنى وعرفة ، ولم يقيسوا على ذلك فى سائر البلاد ، وقاس بعضهم كل ذلك على سائر البلاد ، وقاس بعضهم كل ذلك على سائر البلاد .

وقاس بعضهم الهدى على الا صحية فيما يجزى منها، ولم يقسه عليها فى الذبح والنحر قبل الامام، فأى ذلك يجزى قبل الامام فى الهدى ولا يجزئه فى الاضحية.

وقاس غيره منهم بغض ذلك على بعض في الأباحة.

ولم يقس بعضهم الاعمى فى وجوب الحج عليه على المقعد فى سقوط الحج عنه ، وقاسه بعضهم عليه .

وقاس بعضهم سكان ذى الحليفة \_ وهم على نحو مائتى ميل وخسين ميلا من مكة \_ على سكان يلملم \_ وهم على نحو ثلاثين ميلا من مكة \_ انهما لاهدى عليهما إن تمتما ، ولم يقسهم على من بينهم وبين مكة كالذى بينهم وبينها ، ولم يقس أهل يلملم على أهل ذى الحليفة فى قصر الصلاة والافطار فى الصوم ،

وصاوى غيرهم منهم بين كل ذلك في الجاب الهدى عليهم كلهم في التمتع ، ولم يسو بينهم في قصر الصلاة .

ولم يقس بعضهم لابس المخيط فى الاحرام يوما من غير ضرورة على لابسه أقلمن يوم لغيرضرورة .

ولم يقس بمضهم قوله فى تحريم قتل المحرم للسبع الذى لا يؤذيه وايجاب المجزاء فى ذلك \_: على قوله فى اباحة قتله للذئب وان لم يؤذه ، ولم يجمل فى ذلك جزاء ، وهم مع ذلك \_ الا قليلا منهم \_ يقيسون قاتل الصيد خطأ على قاتله عمداً ، وعلى قاتل حيوان وغيره خطأ ، فأوجبوا الجزاء فى ذلك ، ولم يقيسوا \_ إلا قليلا منهم \_ قاتل النفس عمداً على قاتلها خطأ ، فلم يروا فى قاتلها عمداً كفارة .

وقاس بعضهم سقوط الجزاء عن (١) قاتل السبع العادى عليه على سقوط الضمان عنه فى البعير العادى عليه فيقتله ، ولم يقس بعضهم ذلك ، فرأى الضمان على قاتل البعير العادى عليه ، ولم ير الجزاء على قاتل السبع العادى عليه ، ولم ير الجزاء على قاتل السبع العادى عليه ، وقد قاسوا بعض ذلك على بعض فى ايجاب الجزاء فى قتل الخطأ .

ولم يقس بعضهم الحلال يقتل الصيد فى الحرم \_ فى حكم الجزاء \_ على المحرم يقتل الصيد فى الحرم يقتل الصيد فى الحل ، فرأى الصيام على المحرم ، ولم يجزه للحلال إلا بالمثل والاطعام فقط ، وساوى غيره بين الأمرين .

ولم يقيسوا قاتل الصيد فى حرم المدينة \_ فى ايجاب الجزاء عليه \_ على قاتله فى حرم مكة ، وقد أوجب ذلك بعض السلف والخاف .

ولم يقس بعضهم من اشترى أحد أربعة أنواب بغير عينه على أن يأخذ أيها شاء بدينار بالخيار ثلاثا فلم يجزهذا العقد. : على اجازته إذا اشترى أحدثلاثة أنواب بغير عينه على أن يأخذ أيها شاء بدينار بالخيار ثلاثا ، وسوى بعضهم

<sup>(</sup>١) في الاصل (على) وهو خطأ

بين كل ذلك في المنع أوالجواز.

ولم يقس بعضهم قوله في تحربم بيع لبن النساء محلوبا في قدح على اباحته بيع سائر الالابان محلوبة في قدح .

ولم يقس بمضهم تحريم البيع قبل تمام القبض قبل التفرق في الذهب بعينه بالذهب بغير عينه وفي الفضة بالفضة كذلك \_: على اباحة عام البيع قبل عام القبض قبل التفرق في البركذلك ، والشمير بالشمير كذلك ، والمحر بالتمر كذلك ، والمحر بالذهب والفضة بالفضة كذلك ، والملح بالملح كذلك ، فأ بطل البيع في الذهب بالذهب والفضة بالفضة على كل حال ، وأجازه في هذه الا ربعة اذا قبض الذي بغير عينه ولم يقبض الذي بعينه ، وقاس بعضهم كل ذلك في المنع من جوازه .

ولم يقس بعضهم قوله فى المنع من جواز بيع شحم البطن باللحم متفاضلا على اباحته جواز بيع شحم الظهر باللحم متفاضلا ، وسوى بعضهم بين كل ذلك. ولم يقس بعضهم قوله : ﴿ إِنَّ الْاللَّهِ يَجُوزُ انْ تَباع باللحم متفاضلا » على منعه من بيع سائر الاعضاء باللحم متفاضلا ، وسوى بعضهم بين كل ذلك. وقاس بعضهم جواز بيع الرطب بالتمر ، على جواز بيع التمر الحديث بالتمر القديم. وقاس بعضهم بيع الدقيق بالبر متماثلا على المنع من انتباذ الرطب والتمر ، وقال : هما صنفان .

وقاس بعضهم منعه من بيع الدقيق بالبر البتة على النهى عن ببع الرطب بالتمر ، وقال : هما صنف واحد مجهول تماثله .

ولم يقس بعضهم رجوع من أعتق مملوكا اشتراه ثم اطلع على عيب بأرش العيب ـ: على منعه من ابتاع طعاما فأكله ثم اطلع على عيب كان به من الرجوع بأرش العيب .

ولم يقس بعضهم من باع مال غيره بغير اذن مالـكه على من اشترى له شيئاً بغير اذنه ، وساوى بعضهم بين كلا الاعمرين .

ولم يقس بعضهم بيع من طرأ عليه الخرس على بيع من ولد أخرس فأجازه همنا وأبطله هنا لك .

ولم يقس بعضهم بيع السكران على طلاقه، فأجاز طلاقه وأبطل بيعه، وقاسه بعضهم فأبطل كل ذلك، وقد أجاز كلذلك بعضهم.

ولم يقس بعضهم جواز السلم فى الشحم على جوازه فى اللحم ، وقاس ذلك بعضهم فأجاز كل ذلك .

ولم يقس بعضهم جواز السلم فى السمك المالح على قوله فى المنع من السلم فى السمك المالح على بعض فى المنع من الكل فى السمك الطرى ، وقاس بعضهم بعض ذلك على بعض فى المنع من الكل أو جواز الكل.

ولم بقس بعضهم على جوازسلم الذهب والفضة في سائر الموزو فات .. جواز سلم الموزو فات بعضهم على بعض ، وقاس ذلك بعضهم فأجازه فيما عدا مايؤكل . ولم يقس بعضهم جواز السلم في قوله بتأخير النقد لرأس المال اليوم واليومين بشرط وبغير شرط .. على منعه من ذلك في الايام الكرثيرة بشرط وبغير شرط . وقاس غيره بعض ذلك على بعض في المنع من الكل .

ولم يقس بعضهم جواز السلم في القمح والفاكهة والكناش (١) واللبن ، على أن يأخذ منه كل بوم مقداراً معلوما ، واشترطا تأخير نقد النمن الى الا جل البعيد \_: على سائر قوله في المنع من تأخير النقد في السلم ، ومن منعه الدين بالدين .

ولم يقس بعضهم قوله في إباحة دقيق البر بالبرمتماثلاو المنع منه متفاضلا\_: على قوله : إن من سلم (٢) في قبح موصوف لحل الأجل لجائز عنده أن

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل و ولا أدرى ماصوابه ؟

 <sup>(</sup>۲) (أسلم في الشيء وسلم \_ بالتضميف \_ واسلف ) بمدنى واحد والاسم السلم • وهو ممروف في السنة والفقه

يأخذ مكان القمح شعيراً أو سلتا مثل كيل قمحه ، ولا يأخذ دقيق قمح ولاعلسا مثل مكيلة قمحه ، وكل ذلك عنده صنف واحد .

ولم يقس بيع البر والشمير والتمر والملح جزافاعلى بيع الذهب والفضة جزافا .
واطرف من ذلك أنه لم يقس جواز بيع المصوغ من الذهب والفضة جزافا على قوله في المنع من بيع المسكوك منهما جزافا ا

ولم يقس بعضهم من سلم في طعام الى أجل مسمى فأناه به الذي هو عليه قبل الا جل ، فقال : لا يجبر على قبوله (١) قبل أجله -: على قوله فيمن أقرض آخر طعاما الى أجل فأناه به قبل الا جل ، قال : يجبر على قبضه ، وقاس غيره منهم أحدها على الا خر : أن لا يجبر على القبض قبل الا حل .

ولم يُقس بعضهم تمين الدنانير والدراهم في المغصوب والبيوع على تعين سائر المروض، وقاس غيره منهم بعض ذلك على بعض في تعين كل ذلك .

ولم يقس بعضهم قوله فيمن ابتاع طعاما فعاب عليه فأباح الاقالة فيه من جميعه ولم يبح من بعضه \_: على قوله فيه اذا لم يعب عليه فأجاز الاقالة من كله ومن بعضه .

ولم يقس بعضهم قوله فى بطلان الصرفالتفرق قبل تمام القبض على قوله فى جواز الاقالة مع التفرق قبل القبض النفرق اليسير، ولاقاس إباحة ذلك فى الاقالة مالتفرق اليسير على التفرق الـكشير.

ولم يقس بعضهم منعه من التفاضل في الدقيق بالبرعلى إباحته التفاضل في السويق بالبرعلى إباحته التفاضل في السويق السويق السويق السويق السويق الدقيق الدقيق .

وأطرف من هذا أنه لم يقس جواز بيع البلج الصغار بالتمر عنده متفاضلا على المنع من بيع البلج الركبار بالتمر .

<sup>(</sup>١) في الاصل (لا يجبر على قوله) وهو خطأ ظاهر

ولم يقس بمضهم مايبس من الزفيزف (١) وعيدون البقر والخوخ والسكمثرى - فى حكم جواز بعضه ببعض من جنس واحد متفاضلا - على منعه من بيع الزبيب والبر والتين والبلوط بعضه ببعض من جنس واحد متفاضلاء ثم قاس الا صناف الا ول على الا صناف الا تح فى المنع من بيع كل ذلك قبل أن يقبض و قاس غيره منهم كل ذلك بعضه ببعض حتى السقمونيا والهليلج قبل أن يقبض وقاس بعضهم المأكول على المأكول فى الربا ، ولم يقس المعادن بالمعادن فى الربا ، ولم يقس المعادن بالمعادن والفحب فى الربا ، فأ باحوا رمل حديد برطلى حديد ، والحديد والنحاس والذهب والفضة والرصاص والقزدير والرئبق ممدنيات كلها .

ولم يقس بعضهم قوله: ان القطنية كلها جنس واحد في الزكاة \_: على انها اصناف متفرقة في البيوع.

ولم يقس بمضهم قوله فى المنع من بيع الزبد باللبن ، أو الجبن باللبن ، أو السمن باللبن ، أو السمن باللبن جملة ، ولا الزيت بالزيتون جملة ، على قوله فى جواز بيع البر بالدقيق من البر مماثلا، ولا على قوله فى جواز بيع السويق من البر متفاضلا . ولم يقس بعضهم قوله : إن سمن المقر وسمن الفر من في ما حد ، مقد لم . و

و لم يقس بعضهم قوله: إن سمن البقر وسمن الغنم صنف واحد، وقولهم: إن لحم الحروف من الضأن ولحم الحمار الوحشى صنف واحد، وكذلك لحم الأرنب -: على قوله: إذ زيت الزيتون وزيت الجاحلان وزيت الفحل أصناف متفرفة ، يجوز بيع بعضها ببعض متفاضلا يداً بيد، ولا يجوز ذلك في تبيذ التمر بنبيذ الربيب ، ولا يجوز ذلك في لحم الحم الحروف ، ولا فرق بين تعليل بأن كل ذلك ذو أربع وبين عمليل غيره أن كل ذلك من الطير ومن غيره لحم ، ومن تعليل غيره بالتأنس فالطيروذي الا ربع ، والتوحش أيضاً فيهما الا أن الله تعالى جزى الصيد بالا نعام في الطيروذي التوحش أيضاً فيهما الا أن الله تعالى جزى الصيد بالا نعام في الطيروذي الا ربع ، والتوحش أيضاً فيهما الا أن الله تعالى جزى الصيد بالا نعام في الطيروذي الما والتوحش أيضاً فيهما الله ين الله تعالى جزى الصيد بالا نعام والتوحش أيضاً فيهما الله تعالى جزى الصيد بالا نعام والتوحش أيضاً فيهما الله تعالى جزى الصيد بالا نعام والتوحش أيضاً فيهما الله تعالى جزى الصيد بالا نعام والتوحش أيضاً فيهما الله تعالى جزى الصيد بالا نعام والتوحش أيضاً فيهما الله تعالى خون الله تعالى جزى المهم والتوحش أيضاً فيهما والتوحش الله والتوحش أيضاً فيهما والتوحش الله والتوحش أيضاً فيهما والتوحش أيضاً في والتوحش أيضاً في والتوحش أيضاً في من الطبي والتوصي أيضاً فيهما والتوصي أيضاً في والتوحش أيضاً في من الطبي والتوصي أيضاً في والتوصي أيضاً في والتوصي أيضاً في من الطبي والتوصي أيضاً في التوصي أيضاً في والتوصي أيضاً في التوصي أيضاً في التوصي أيضاً في أيضاً في أيضاً في أيضاً في التوصي أيضاً في أيضاً في أيضاً في أيضاً

ولم يقس بعضهم قوله فى المنع من بيع العنب بالعصير البتة على قوله فى

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل والله اعلم يه ؟

اجازة بيع العنب بخل العنب متفاضلا ، وقد يخرج الخل من العنب دون توسط كونه عصيراً .

ولم يقس بعضهم قوله: لا يباع اللبن بالسمن أصلا، لا نهما صنف واحد مجهول تماثله، ولا الشاة اللبون باللبن أصلا ــ: على إجازته بيع الشاة اللبون بالسمن، ولا اللبن بالقمح الى أجل على إجازته الشاة اللبون بالقمح الى أجل م

ولم يقيسوا فولهم فى المنع من بيع القمح بالقمح بالتحرى دون كيل ولا وزن على جوازذلك عندهم فى اللحم باللحم من صنفه ، نعم ولم يجيزوا الذهب بالفضة بالتحرى ، وأجازوه فى القمح بالتمر بالتحرى .

ولم يقس بمضهم جواز القمح بالقمح عنه وزنا على منعه من سيحالة الذهب بالذهب كيلا .

وأطرف من هذا أن بعضهم لم يقس منعه من اللحم المشوى باللحم النيء جملة على قوله فى إباحة اللحم المطبوخ باللحمالنيء متماثلا ومتفاضلا ، وكلاهم يدخله ملح وصنعة ا

وأغرب شيء حكم من ذكرنا بأن اللحم والشحم صنف واحد، وأن لحم النعامة والكركي (١) ولحم الزرزور (٢) صنف واحد، وأن لحم النعامة المطبوخ ولحمها النيء صنفان يجوز فيهما التفاضل !!

ولم يقس بعضهم جواز دجاجة بدجاجتين على قوله فى لحم دجاجة باحم دحاجتن .

ولم يقس بعضهم منعه من ابتياع شاة واستثناء جلدها فى الحضر على قوله فى إباحة ذلك فى السفر .

<sup>(</sup>١) بضم الكاف واسكان الراء، طائر كبير أغبر اللون طويل العنق والرجلين أبترالذنب قليل اللحم يأوي الى المــاء أحيانا .

<sup>(</sup>۲) بزایبز، ضمومتین بینهما ر ادساکنه ، وقد تحذفواوه ، وهوطائر أکبرمن العصفور

وأغرب من هذا أن بعضهم لم يقسقوله فى إباحة ابتياع شاة واستثناء أرطال خفيفة منها أو استثناء رأسها \_: على قوله فى التحريم أن يستثنى منها أرطالا كثيرة ، أو أن يستثنى جنينها ، ولعله ليس فيه نصف رطل ، أو أن يستثنى يدها أورجلها أو خذها !!

ولم يقس بعضهم قوله فى المنع من ابتياع رطل لحم من هذه الشاة وان شرع فى ذبحها ــ: على قوله فى إباحة ابتياع رطل من لبنها اذا شرع فى حلبه .

ولم يقس بعضهم قوله فى المنع من بيع لبن هذه الشاة شهراً على إباحة بيع لبنهاكيلا، وعلى إباحة بيع لبن هذه الغنم شهراً.

ولم يقس بمضهم قوله فى منع اقتسام الزرع والقمح بالتحرى على قوله فى إجازة قسمة اللحم بالتحرى .

ولم يقس بعضهم بيم بطن بعد بطن جملة ـ من شجرة تحمل بطنين في السنة \_ على قوله في إجازة بيع المقائى بطناً بعد بطن ، والقصيل (١) كذلك .

وقاس بمضهم جواز السلم فى الممدود والمذروع وغيرذلك على جواز السلم فى المحدود والمذروع وغيرذلك على جواز السلم فى المـكيل والموزون ، ولم يقيسوا جواز السلم حالاعلى جوازه الى أجل، وقاس بعضهم كل ذلك بالجواز .

<sup>(</sup>۱) بفتح القاف وكسر الصاد المهملة . وهو الشعير يحز أخضر لعلف الدواب ، سمى به لانه يقصل ــ يمنى يقطع ــ وهو رطب ، انظر المدونة (ج ٩ ص ١٠٦ و ١٤٨)

ولم يقس بعضهم جواز إنكاح اليتيمة بنت عشر سنين للفاقة على منعه من إباحة الفروج للضرورة .

وقاس بعضهم فاعل فعل قوم لوط على الزانى ، ولم يقس واطىء البهيمة على الزانى ، ولم يقس واطىء البهيمة على الزاني ، وكلاهما واطىء فى مكان محرم .

ولم يقيسوا الغاصب على السارق ولاعلى المحارب، وكلاهما أخذمالا بغير حق، والغاصب بالمحارب أشبه من اللوطى بالزانى، لا أن الدبر غير الفرج، والفاصب والمحارب مستويان في الاخافة وأخذ المال، لاسيما وبمضهم يقول بقياس الشارب على القاذف 1 فقد بان تناقضهم.

فان قالوا: إن الصحابة قاسوا الشارب على القاذف ، فقد تقدم تكذيب هذه الدعوى ، لاسيا وقد كفانا بعضهم المؤنة في هذا ، فنسوا أنفسهم وقالوا: الحدود لا تؤخذ قياساً! وقدعلمنا أن كل ماجاز للصحابة فهوجائز لمن بعده ، وماحدث دين جديد بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم ، وأين الايتساء بالصحابة رضوان الله عليهم حتى يتركوا النصوص لقول بعضهم إذا وافق تقليدهم 1 ؛ فيلزمهم أن يوجبوا حداً على شارب الدموا كل الميتة ولحم الخنزير!

وقد قاس بعض الفقهاء هؤلاء على شارب الحمر ، فرأى على كل واحد منهم ثمانين جلدة ، وهو الاوزاعى ، مع أن قياس شرب الدم على شرب الحمر \_ لو جاز القياس \_ أولى من قياس شرب الحمر على قذف محصنة .

ووجدنا بعضهم قد قاس من سرق أو شرب أو زنى ثم تاب واعترف على المحارب في سقوط الحدعنه .

حدثنا بحيى بن عبد الرحمن حدثنا احمد بن دحيم حدثنا ابراهيم بن حماد حدثنا اسمعيل بن اسحق ثنا نصر بن على ثنا محمد بن بكر هو البرساني (١) عن ابن جريح عن هشام بن عروة عن أبيه قال: اذا سرق اللص ثم جاء تائباً

<sup>(</sup>١) بضم الباء المرحدة واسكان الراء المهملة .

فلا قطم عليه .

وبعضهم لم يقس هؤلاء على المحارب ، وقاسهم على القاتل ، والقاتل أبعد شبها من الحدود الواجبة من المحارب .

وقد قاس بعضهم القاتل اذا عنى عنه على الوانى غير المحصن ، ولم يقس عليه المرتد اذا راجع الاسلام ، ولا المحارب اذا تاب قبل القدرة عليه ، أو اذا عنما الامام عن قتله ، أو اقتصر على مادون ذلك ، وكل هذا تناقض .

وقد ساوى الله تعالى بين الحمر والميسر والأنصاب والا ولام و فهلاقاسوا وأوجبوا على لاعب القهار والميسر وعلى المستقمم بالا ولام حدا كحد الحمر ثانيا!!.

وبعضهم لم يقس قوله فى جواز بيع جزء مشاع على قوله فى المنع من جواز رهنه وهبته والصدقه به .

وأكثرهم قاس البيع حين النداء للجمعة على النكاح حينئذ والاجارة فى جواز كل ذلك أو فى إبطال كل ذلك .

وقاس بعضهم دخول حمل الجاربة من غير سيدها ولبن الشاة وحمل الشجر في الرهن على كون الحوامل المكل ذلك في الرهن ، ولم يقس سقوط ما قابل الحوامل اذا تلفت من الشيء المرتهن فيمه على قوله: انه لا يسقط من الحق شيء يتلف الولد والحمل واللبن .

وبعضهم لم يقس قوله فى بيع القاضى دنانير الغريم فى ديونه التى هى دراهم أو دراهمه فى ديونه التى هى دنانير \_ : على قوله فى المنع من بيع ما عدا ذلك فى شىء من ديونه .

وبمضهم لم يقس قوله فى المنع من بيع مال الحى على قوله فى إباحة بيع مال الحي على قوله فى إباحة بيع مال الميت فى ديونهما .

و بعضهم لم يقس قوله فى جواز النكاح بشهادة حرين فاسقين على قوله فى

ابطال النكاح بشهادة عبدين عدلين.

وأكثرهم لم يقس الكافر الوثنى يسلم فيعرض على امرأته الاسلام فتأبى فينفسخ النكاح عنده \_: على قوله فى امرأة الكافر تسلم فيستأنى عنده بفسخ نكاحه مالم تنقض عدتها ولم يسلم هو ١ وبعضهم ساوى بين الائمرين. وبعضهم لم يقس قوله فى كل كافر تزوج كافرة على خمر بعينها أو خنزير بعينه ثم أسلما فلاشى علما غير ذلك \_: على قوله: إن أصدقها خراً بغير عينها أو خنزيراً بغير عينه ثم أسلما فلاشى علما غير ذلك \_: على قوله: إن أصدقها خراً بغير عينها وبعضهم لم يقس الحر يتزوج المرأة على خدمته لها شهراً \_ فقال: لها مهر مثلها .

ولم يقس بعضهم ايجابه الطلاق على الذمي على قوله فى اسقاط العدة عن الذمية يطلقها الذمي .

ولم يقس بعضهم قوله: إن أجل العبد في العنة سـتة أشهر و أجله في الايلاء شهران وأجل الائمة في المفقود سنتان وطلاق العبد تطليقتان وعدة الائمة حيضتان \_: على قوله: ان للعبد أن ينز وج أربعاً ، وعلى قوله: ان صيامه في الظهار شهران ، وفي الوطء في نهار رمضان كذلك ، وفي قتل الخطأ كذلك ، وشهادة العبد والأمة أربع شهادات في اللمان كالحر والحرة ، وعدة المستحاضة الائمة سنة كالحرة .

وقاس كل ذلك بعضهم ، فجعل حكم العبد فى كل ذلك على نصف حكم الحر وقال آخرون منهم: أجل العبد فى الايلاء أربعة أشهر ، ولا ينزوج إلا امرأ تين ، فأبو حنيفة يقول :عدة الائمة حيضتان ، ومن الوفاة نصف عدة الحرة ، وبالشهور فى الطلاق نصف عدة الحرة ، وبحرم الأمة على زوجها الحر أوالعبد بتطليقتين إلا بعد زوج ، ولا ينز وج العبد إلا امرأ تين فقط ، وأجل العبد بولى من زوجته الائمة نصف أجل الحر فى ايلائه من الحرة ، وأجل العبد بولى من زوجته الائمة نصف أجل الحر فى ايلائه من الحرة ، وأجل

الحر في ايلائه من الا مة نصف أجل ايلائه من الحرة .

قال أبو حنيفة : صيام العبد من ظهاره من زوجته الحرة والأمة كصيام الحر في ظهاره من الزوجة الحرة والأمة ، ولاتحرم الحرة على زوجها العبد إلا بثلاث طلقات ، وأجل العبد يعن (١) عن زوجته الحرة أو الامة كأجل الحر في ذلك ، وأجل العبد يولى من الزوجة الحرة كأجل الحر .

وقال مالك: عدة الأمة حيضتان ، ومن الوفاة نصف عدة الحرة ، وتحرم الزوجة الحرة والائمة على العبد بتطليقتين ، وأجل العبد يولى من زوجت الحرة والائمة نصف أجل الحرف ايلائه ، وأجل العبد يعنعن زوجته الحرة والائمة نصف أجل الحر في ايلائه ، وأجل العبد يعنعن زوجته الحرق والائمة نصف أجل الحر .

وقال مالك: يتزوج العبد أربعا من الحرائر والاماء ، وصيام العبد فى ظهاره من زوجته الحرة والائمة كصيام الحر ، وعدة الائمة فى الطلاق بالشهور ثلاثة أشهر كالحرة .

وقال الشافعي : عدة الائمة حيضتان ، وفي الوفاة وبالشهور في الطلاق فصف عدة الحرة ، وتحرم الحرة والائمة على العبد بتطليقتين ، ولا يتزوج العبد إلا اثنتين ، وأجل العبد يعن أو يولى من الحرة أو الائمة كأجل الحرفي كل ذاك ، وصيامه في الظهار كصيام الحر.

فاعجبوا لتناقض قياساتهم ١١١ وهكذا في سائر الاحكام ولافرق ١

فاتفقوا في صوم الظهار على أن لايقيسوه على سائر أحكام العبد ، ولا إجماع في ذلك ، لائن قتادة وغيره يقول: هو على نصف صيام الحر. ولم يتفقوا على نصف حكم العبد من حكم الحر إلا في عدة الوفاة وعدة الحييض وطلاق العبد والائمة ، ولا اجماع في ذلك ، لائن ابنسيرين يرى عدة الائمة كعدة الحرة في الوفاة وفي الاقراء ، وصبح عن ابن عباس أنه أمر عبده بمراجعة

<sup>(</sup>١) من العنة

زوجته وهي أمة بعد طلقتين .

ولم يقس بعضهم قوله :\_ من نظر الى فرج امرأة طلقها طلاقا رجعيا فى العدة بشهوة فهمى رجعة : على قوله : فان نظر الى شيء من بدنها غير الفرج بشهوة فليست رجعة ، ولا على قوله : إنه إن لمسهافى بدنها بشهوة فهمى رجعة .

ولم يةس بعضهم قوله في من قال لامرأته: لست لى بامرأة ونوى الطلاق ولم يره طلاقا: على قوله لهما: قومي ونوى الطلاق فهو طلاق.

ولم يقس بعضهم قوله فيمن قال لامرأته : اختارى فقالت : أنا أختار نفسى، قال : فهمى بذلك طالق : على قوله لها : طلقى نفسك فقالت : أنا اطلق نفسى، أو قالت: قد اخترت نفسى ، فلم ير ذلك كله طلاقا . ولا على قوله : لو قال لها لاملك لى عليك قال هو : طلاق .

ولا قاس بعضهم قوله لمن قال لامرأته: أنتطالق مثل الجبل فجعلها واحدة بائنة رجعية على قوله: إن قال لها أنت طالق مثل عظم الجبل فجعلها واحدة بائنة ولا قاس بعضهم قوله فيمن قال لامرأته: اختارى اختارى اختارى فقالت: قد اخترت نفسى بالأولى أوقالت بالوسطى أو قالت بالا خرة فهى طلقة واحدة واحدة : على قوله فيمن قال لامرأته: اختارى اختارى اختارى فقالت: قد اخترت نفسى بالواحدة أو قالت بواحدة قال: فهى طالق ثلاثا.

ولا قاس بعضهم قوله في التخيير على قوله في التمليك .

ولا قاس بعضهم قوله فيمن قال لامرأته المدخول بها: أنت على حرام مثل الخنزير والميتة والدم فقال: هى ثلات ولابد: على قوله ذلك فى غير المدخول بها، وقال بعد ذلك لم أنو إلا واحدة فأنه يحلف و تركون واحدة ويراجعها أن أحبا ، ولم يقس ذلك كله على قوله: أن قال لمدخول بها أو لغير مدخول بها: أنت بتة أو أنت البتة فقال: هى ثلاث على كل حال فيهما معا.

ولم يقس بعضهم قوله فيمن قال لامرأته المدخول بها وغير المدخول بها: قد

خلیت سبیلك: إنه ینو ی و بحلف علی ما نوی: علی قوله لمن قال لامرأته: حبلك علی غاربك إنها فی المدخول بها ثلاث ولا بد، وفی غیر المدخول بها ینوسی و ترکون واحدة.

ولا قاساً كثرهم قوله في النحريم في الزوجة على قوله في التحريم في الأمة، وقد سوى بعضهم بين كل ذلك

ولا قاس بعضهم قوله فيمن شك أطلق أم لم يطلق وهي تقول له: لم تطلق أنه تطلق عليه ولا بد: على قوله فيمن قال لامرأته: ان كتمتنى أمراً كذا فأنت طالق، أو قال لهما: إن ابغضتنى فأنت طالق، فأخبرته بخبر لايدرى أكتمته ما حلف عليه أم لا، وقالت له: است أبغضك وهو لابدرى أصدقت أم كذبت انه لاطلاق عليه.

ولا قاس بعضهم قوله في اباحـة جميع كفارات الايمان قبـل الحنث على قوله: إن كفارة يمين الايلاء لاتكون إلا بعد الحنث.

ولا قاس بعضهم جواز تسرى العبد عنده على منعه من التكفير بالعتق فيما لايجزى فيه إلا العتق لواجد الرقبة ، وهو واجد رقابا يطؤهن .

ولا قاس بعضهم قوله فيمن قال لامرأته: كل امرأة أنزوجها عليك فهى كظهر أمى ، قال: ليـتزوج عليها واحدة أو ثنتين مما أو ثلاثا مما ، وليس عليه فى كل ذلك إلا كفارة واحدة: على قوله لها: متى ماتزوجت عليك قالتى أتزوج عليك كظهر أمى ، فرأى عليه لـكل امرأة يتزوجها كفارة.

ولم يقس بعضهم سقوط اللمان عن الاعمى والمحدود لسقوط شهادتهما على قوله: إن اللمان لا يسقط عن الفاسق المعلن لسقوط شهادته .

ولم يقس بعضهم قوله: من اعسر بالنفقة أجل شهرين أو نحوهما و إلا فرق بينهما على قوله : فإن اعسر بالصداق أجل عامين أو نحوهما ثم فرق بينهما.
ولم يقس بعضهم عدة المستحاضة من الطلاق سنة ،ميزت الدم أم لم تميز كانت لها أيام ممهودة أو لم تكن ، على قوله : عدتها مرف الوفاة أربعة أشهر وعشر .

ولم يقس بعضهم قوله: من قتل أمة أو عبداً قيمة كل واحد منهما مائة الف درهم لم يغرم في العبد إلا عشرة آلاف درهم غير عشرة دراهم، وفي الامة خسة آلاف درهم غير خسة دراهم، قان كانت القيمة أقل من عشرة آلاف في الامة غرم القيمة كلها: على قوله: إن غصب عبداً أو أمة فاما عنده غرم قيمتهما، ولو بلغت ألف ألف درهم. ولم يقس هذا الهذيان على سائر أقواله: إن احكام العبد على نصف أحكام الحر، في النكاح والطلاق وغير ذلك.

ولم يقس بعضهم قوله: إنه يقص بين الحر والعبد والـكافر والمؤمن فى النفس ، على قوله: إن مادون النفس يقص فيـه بين المؤمن والـكافر ، ولا يقص فيه بين المؤمن العبد ولم لحر .

ولم يقس بعضهم قوله: يقتل عشرة بواحـد، على قوله: لا تقطع بدان بيد، ولا عينان بعين .

ولم يقس بمضهم قوله: لايستقاد من أحـد بحجارة ولا بطعنة برمح ، على قوله: يقتل الزابي المحصن بالحجارة ، والمحارب بالظعن بالرمح .

ولم يقس بعضهم إباحته قتـل المرأة فى الزنا وفى القود على قوله فى منـع قتلها إذا ارتدت \*

قال أبو محمد: فبما ذكرنا كفاية ، على أننا لم نكتب من تناقضهم فى القياس وتركهم له إلا جزءاً يسيراً جدا من أجزاء عظيمة جدا. ولو تقصينا ذلك لقام منه ديوان أعظم من جميع ديواننا هذا كله .

وكل ماذكرنا فانهم إن احتجوا فيه باجماع على تركه، لم ينفكوا من أحد وجهين : إما أن يدعوه بغـير علم فيكذبوا ، وإما أن يصدقوا في ذلك ، فان

كانوا قد صدقوا أقروا أن الاجماع جاء بـ ترك القياس ، ولو كان حقا ماجاء الاجماع بتركه ، وان ادعوا أنهم تركوا القياس حيث تركوه لنص وارد فى فى ذلك ، فاعلموا أن كل قياس خالفناهم فيه فان النص قد ورد بخلاف ذلك القياس ، لا بد من ذلك . وان قالوا : تركنا القياس حيث تركناه لدليل غير النص ، قلنا لهم : ههذا مالا نعرفه ولا ندريه ، وأى دليل يكون أقوى من النص ؟! هذا عدم لاسبيل إلى وجوده أبدا \*

وبالجملة فكل واحد منهم انما استعمل القياس في يسير من مسائله جدا ؛ وتركه في أكثرها ، فان كان القياس حقا فقد أخطؤا بتركه وهم يعلمونه ، وان كان باطلا فقد اخطؤا باستماله ، فهم في خطأ متيقن إلافي القليل من أقوالهم وقال بعضهم : لانة يس على شاذ.

قال أبو محمد: وهذا تحريم فاسد، لانه ليسشى من الشريعة شاذاً اتعالى الله أن يلزمنا الشواذ، بل كل ماجاء عن الله تعالى وعن رصموله صلى الله عليه وسلم فهو حق، والحق لا يكون شاذاً، وانما الشاذ الباطل.

وقال المضهم: لا نقيس على فرع.

قال أبو محمد : وهذا كالاول ، ولا فرع في الشريعة ، وكل ماجاء نصا أو اجماعا فهو أصل ، فأين همنا فرع ؟ لو أنصف القوم أنفسهم ؟ ١ .

وقال بمضهم: الحدودوالكفارات لاتؤخذ قياسا.

قال أبو محمد: وماالفرق بينهم وبين من قال: بل العبادات وأحكام الفروج لا تؤخذ قياسا ? وكل من فرق بين شي من احكام الله تعالى فهو مخطى .بل الدين كله لايحل ان يحكم في شي منه بقياس . على أنهم قد تناقضوا وقاسوا في البابين ، وأوجبوا حد اللوطى قياسا ، وأوجبوا كفارات كشيرة قياسا ، والقوم متناقضون تناقضاً يشبه اللعب والحزل . أعوذ بالله مما امتحنوا به افان قال منهم لنا: وأنتم أيضا قد تركتم حديثا كشيراً .

قلنا لهم وبالله تعالى التوفيق: كذتم وأفكتم، ولا يوجـد ذلك من أحد منا أبداً إلا بأربعة أوجه لاخامس لها:

إما لقيام البرهان على نسخه أو تخصيصه بنص آخر ، وهذا لا يحل لأحد خلافه.

وإما أنه لم يبلغ الى الذى لم يقل به منا ، وهـذا عذر ظاهر و (لا يكلف الله نفسا إلا وسمها).

وإما أن بعضنا يرى ترك كل مارواه المدلس إلا ماقال فيه « حدثنا »أو « أنبأنا » وهذا خطأ ، وبعضنا يرى قبول جميع روايته إذا لم يدلس المنكرات الى الثقات ، إلا ماصح فيه تدليسه ، وبهذا نقول ، وعلى كل ماذكر فالبرهان، والبرهان لا يتعارض ، والحق لا يعارضه حق آخر

وإما أن بعضنا يرى ترك الحديثين المتمارضين ، لا نه لم يصح عنده الناسخ منهما ، واذ لم يصح عنده الناسخ منهما فهو منهى أن يقفو ما لا علم له به ، وهذا خطأ ، وبعضنا يرى همنا الاخذ بالزائد، وبه نقول .

فلبس منا أحد ـ ولله الحمد ـ ترك حديثاً صحيحا بلغه بوجه من الوجوه لقول أحد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا لرأى ولا لقياس . و نعوذ بالله من ذلك .

وأماهم فأنهم يتركون نصوص القرآن لآرائهم وأهوائهم وتقليدهم و ويتركون القياس وهم يمرفونه ويتركون القياس وهم يمرفونه ويعلمونه وهو ظاهر اليهم كذلك فالقوم لم يتمسكوا إلا باتباع الهوى والتقليد فقط و نموذ بالله من الخذلان .

وقد انتهينا من ايضاح السبراهين على ابطال الحكم بالقياس فى دين الله تعالى الى حيث أطاننا تعالى على على الله جر الجزيل على ذلك، ولاح لكل من ينصف نفسه: أن القياس ضلال ومعصية وبدعة ، لا يحل لا حد الحكم

به فى شى من الدين كله ، فليتق امرؤ ربه ، ولا يحمله اللجاج على الاعراض عن الحق ، ولا يتقحم به حب استدامة رياسة قليلة على تحمل ندامة طويلة ، فمن قريب يقف فى مواقف الحركم بين يدى عالم الخفيات ، فليفكر من حكم فى دين الله تعالى نفير ماعهد به اليه فى كلامه وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم الينا : ماذا تكون حجته إذا سئل عن ذلك ? وليوقن أن من سئل يوم القيامة عاذا حكت ? فقال : بكلامك يارب وكلام رسولك الى ، فقد برى من التبعة : من هذا الوجه جهلة ، ومن زاد على ذلك أو تعداه فلينظر فى المخلص ، وليعد للمسألة فى حكمه بتقليد الآباء ورأيه وقياسه جوابا . و (ستذكرون ماأقول لكم وأفوض أمرى الى الله ) . وحسبى الله ونعم الوكيل .

## الباب التاسع والثلاثون

في إبطال القول بالعلل في جميع أحكام الدين

قال أبو محمد على بن أحمد رضي الله عنه:

ذهب القائلون بالقياس من المتحذلقين المتأخرين منهم الى القول بالعلل. واختلف المبطلون للقياس ، فقالت طائفة سهم : اذا نص الله تعالى على أنه جعل شيئًا ما سبباً لحريم ما فيث ماوجد ذلك السبب وجد ذلك الحركم . وقالوا: مثال ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ نهى عن الذبح بالسن: « أما السن قانه عظم » فالوا: فكل عظم فلا يجوز الذبح به أصلا . قالوا: ومن ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في السمن تقع فيه الفارة: «فان كان مائما فلا تقربوه » قالوا: فالميمان سبب أن لايقرب ، فيث ماوجد مائع حلت فيه نجاسة فالواجب أن لايقرب ، فيث ماوجد مائع حلت فيه نجاسة فالواجب أن لايقرب .

قال أبو محمد: وهــذا ليس يقول به أبو سليمان رحمــه الله ولا أحد من

أصحابنا، وانما هو قول لقوم لا يعتد بهم فى جملتنا، كالقاسانى (١)وضربائه. وقال هؤلاء: وأما مالا نص فيه فلا بجوز أن يقال فيه: إن هذا لسب كذا.

وقال أبو سلمان وجميع أصحابه رضى الله عنهم: لا يفعدل الله شيئاً من الا حكام وغيرها لعلة أصلا بوجه من الوجوه. فاذا نص الله تعالى أو رسوله صلى الله عليه وسلم على أن أمراً كذا لسبب كذا أو من أجل كذا أو لان كان كذا أو لـكذا\_: فان ذلك كله ندرى أنه جعله الله أسباباً لتلك الا شياء في تلك المواضع التي جاء النص بها فيها ، ولا توجب تلك الاسباب شيئاً من قلك الاحكام في غير تلك المواضع البتة.

قال أبو محمد: وهذا هو ديننا الذي ندين الله تعالى به ، وندءو عباد الله تعالى اليه ، وندعو عباد الله تعالى اليه ، ونقطع على أنه الحق عند الله تعالى .

فأما الحديث الذي ذكروا في السن أنه عظم ، فكل عظم ماعدا السن فالتذكية به جائزة ، لان الذي صلى الله عليه وسئم لم يكن عاجزاً عما قدر عليه هؤلاء المتخرصون ، ولوكان الذكاة بالعظام حراماً لما اقتصر عليه السلام على ذكر السن وحده ، ولما رضى بهذا العي من ذكر شي وهو يريد غيره ، ولقال : ما أمر الدم وفرى الاوداج فكلوا مالم يكن عظها أو ظفراً . وصح ضرورة أنه لو كانت العظمية مانعة مر الذبح لما هي (٢) فيه ، لما كان لذكر السن معنى ، ولكان تلبيسا لابياناً ، فوضح يقينا أن العظمية ليست مانعة من الذبح بالجرم الذي هي فيه إلا أن يكون في سن فقط . وكذلك القول في الحديث الآخر ولا فرق ه

والقائلون بخلاف قو لنا قد تناقضوا فى الحديث المذكور نفسه ولم يعنونا فى طلب تناقضهم الى مكان بعيد، لكن أتوا الى قوله صلى الله عليه وسلم (١) بالقاف وبالسبن المهملة (٢) فى نسخة ديما هى،

فى ذلك الحديث نفسه: « وأما الظفر فأنه مدى الحبشة » فكان يلزمهم - إذ جعلوا قوله صلى الله عليه وسلم « فأنه عظم » سبباً مانعاً من الذبح بكل عظم - أن يجعلوا قوله عليه السلام « وأما الظفر فأنه مدى الحبشة » مانعاً من التذكية بكل مدية كانت لحبشى ، وهذا مالا يقولونه ؛ بل اقتصروا على المنع من الذبح بالظفر فقط ، فلو فعلوا كذلك فى السن فنعوا من الذبح به ولم يتعدوه إلى سائر العظام لكان أهدى لهم . ولكن هكذا يتناقض أهل الخطأ \*

وأما أصحاب مالك وأبى حنيفة \_ وهم المفلبون للقياس على نصوص القرآن والحديث فى كثير من أقوالهم \_ فانهم تركوا القياس ههنا جملة ، فأجازوا الذمح بكل عظم ، ثم لم يقنعوا بهذا إلا حتى تجاوزا ذلك الى تخصيص النص بلا دليل ، فأجازوا الذبح بكل سن نزعت ، وافتصروا على المنع من الذبح بالسن التي لم تنزع ، وأجازوا الذكاة بكل ظفر قلع . وهذا خطأ مهم ، والناقص من الدين كالرائد فيه ولا فرق . ( ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه ) فلو كان التعليل صواباً لكان ما نص الله تعالى عليه ورسوله عليه السلام بأن فلو كان التعليل صواباً لكان ما نص الله تعالى عليه ورسوله عليه السلام بأن فلو كان التعليل صواباً لكان ما نص الله تعالى عليه ورسوله عليه السلام بأن فلو كان التعليل عليه السلام بأن حمله سبباً للحكم أولى \_ عند كل من له مسكة عقل ودين \_ من علة يتكهنون في استخراجها بلا دليل . فهم قد قلبوا ذلك كا ترى ١٠١

قال أبو محمد: وأما الصواب الذي لا يجوز غيره ، فهو: أن السن والظفر لا يحل الذبح بهما ولا النحر ، منزوعين كاما أو غير منزوعين . فأما ماعداها \_ من عظم ومن مدى الحبشة أو غير ذلك مما يفرى \_ خلال الذبح به والنحر والتذكيـة .

فان قالوا: انالاجماع منعنا أن نطرد التعليل فى مدى الحبشة فى الحديث المذكور. قيل لهم وبالله تعالى التوقيق: فـد ثبت الاجماع على صحة قولنا، وعلى الطال التعليل، وأن لانتعدى بالسبب المنصوص عليـه إلى مالم ينص

عليه ، ولوكان التعليل حقاً ماجاز وجود الاجماع بخلافه.

قال أبو محمد: وحدثنا عبد الرحمن بن عبدالله بن خالد ثنا ابراهيم بن احمد ثنا الغربرى ثنا البخارى ثنا عبد الله بن الصباح ثنا ابو على الحنني ثنا قرة بن خالد قال: انتظرنا الحسين فجاء فقال: دعانا جيراننا هؤلاء، ثم قال: قال آنس بن مالك : « نظرنا (١) النبي صـلى الله عليه وسـلم ذات ليـلة حتى اذا كان (٢) شطر الليل يبلغه جاء فصلى لنا ثم خطبنا فقال: ألا إن الناس قد صلوا ثم رقدوا ، وانكم لم تزالوا في صلاة ما انتظرتم الصلاة ، (٣)

قال أبو محمد: فقد جمل رسول الله صلى الله عليه وسلم من الاسباب التي يختار لهاتأخير العتمة انتظار الصلاة، فيكون المنتظر لها في صلاةماانتظرها، ولم يكن هذا علة عند القائلين بالملل في اختيار تأخير المصر والمغرب. فاذا كان مانص النبي صلى الله عليه وسلم عندهم ليس علة يبنى عليها ، فالتي ولدوها بأرائهم الكاذبة أولى أن لايبني عليها.

وقد تمدى بعضهم ممن لم يتق الله عز وجل الى أطم من هذا ، فقال: ان النبي صلى الله عليه وسلم يأمر بالأمر ويقول بالقول مما لايجوز، لـكن لعلة

قال: وذلك مثل قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لقد همت أن آمر بحطب فيحطب "تم ذكر أن يحرق بيوت المتخلفين عن الصلوات في الجماعات. فقالوا: هذا لا يجوز ، وانما قاله عليه السلام تغليظًا، لاأنه أراد ذلك .

وقالوا: إن أمره عليه السلام بفسل الاناء من ولوغ الكاب سبماً ليس على ايجاب ذلك ، وانما فعله ليزدجر الناس عن اتخاذها ، لانها كانت تؤذى المهاجرين. قالوا: ومن ذلك قوله عليه السلام للذى دخل المسجد بهيئة بذة ورسول

<sup>(</sup>۱) فى رواية د انتظرنا، وممناها واحد (۲) فى البخاري بحذف د اذا » (۲) اختصره المؤانف، وهو فى البخارى (ج١ص ٢٤٦ – ٢٤٧) الطبعة المنيرية

الله صلى الله عليه وسلم بخطب يوم الجمعة فقال : « قم فاركم ركمتين » قالوا : والركوع حينئذ لا يجوز ، وانما أمره بذلك ليفطن له الناس فيتصدقوا عليه. وقالوا : من ذلك أيضا أمره صلى الله عليه وسلم بفسخ الحج ، إنما امر به

- وهو لايجوز - ليربهم جواز العمرة في أشهر الحج . ولهم من هذا التخليط المملك كثير .

قال أبو محمد: وقائل هذا لولا أنه يمذر بشدة ظلمة الجهل وضعف العقل لما كات أحد أحق بالتكفير منه ويضرب العنق وباستيفاء المال ، لانهم ينسبون الى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه يأمر بالباطل وبما لا يجوز ، ويصفونه بالكذب .

وليت شعرى! أعجز النبى صلى الله عليه وسلم عن أن يأمر بقتل الـكلاب ـ كا فعل إذ أمره الله تعالى \_حتى يحلق هذا التحليق السخيف ١١ الذي يشبه عقول المعللين لامره بفسل الاناء من ولوغها سبعا ١٩

أماكان لهم عقل يعلمون به أن من عصى أمره بأن لا تتخذ الكلاب وأن من اتخذ كلبا لم يبح له اتخاذه نقص من عمله كل يوم قيراطان \_ : فهو لامره بغسل الاناء سبعا أعصى وأترك ؟ ! تعالى الله عن هذا ، و تنزه نبيه عليه السلام عن هذا الوصف الساقط ، والصحابة رضى الله عنهم أطوع وأجل لله تعالى ولرسوله صلى الله عليه وسلم من أن تكون هذه صفتهم . أو تراه عليه السلام عجز عن أن يأمر أصحابه بالصدقة ، كا قد صرح لهم بذلك غير مرة ، السلام عجز عن أن يأمر أصحابه بالصدقة ، كا قد صرح لهم بذلك غير مرة ،

أترى الصحابة لم يعقلوا أن العمرة فى أشهر الحج جائزة ، وقد اعتمر بهم النبى صلى الله عليه وسلم قبل ذلك فى أشهر الحج عمرتين متصلتين بعد ثالثة لم تتم : عمرة الحديبية ، وعمرة القضاء بعدها ، وعمرته من الجعرانة بعدم فتح مكة ، كلهن فى أشهر الحج قبل حجة الوداع 1 اأما اكتفوا بهذا وبأمره

عليه السلام لهم في حجة الوداع ﴿ فَن شَاءَ مَنَكُمْ أَنْ يَهُلَ بِعَمْرَةَ فَلْيَفُعُلَ ﴾ فأهل بالعمرة نساؤه وكثير من أصحابه 19 أما يكني هذا من البيان بأن العمرة في أشهر الحج جائزة 19 حتى يحتاج الى أمرهم بما لا يحل 19 بزعم من لازعم له من فسيخ الحج .

أما لمن نسب هذا إلى الصحابة رضى الله عنهم عقل أو حسن يردعه عن هذا السحف والجنون ?!

إن من ظن هـذا بهم لنى الغاية القصوى من الاستخفاف بأقدارهم، أو فى غاية الشبه بالانعام؛ بل هو أضل سبيلا!

وتراه عليه السلام لولم يكن يريد (١) احراق بيوت المتخلفين عن الصلاة في الجماعة حقا ? أما كان يكتنى بأن يأمر بهجرهم ، كما فعل بالمتخلفين عن تبوك؟ أو بطردهم ، كما طرد الحكم وهيتاً المخنث ، أو بأدبهم كما أدب في الحمر قبل استقرار الحد فيها بالاربعين ? حتى يتعدى الى الكذب و الاخبار بما لا يحل ؟ اللهم أنا نبرأ اليك من هذا القول الفاحش المولك .

حدثنا حمام بن احمد ثنا ابن مفرج ثنا ابن الاعرابي ثنا الدبرى ثنا عبد الرزاق عن معمر قال: قلت لعبيد الله بن عمر: أعلمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقاد بالقسامة ? قال: لا ، قلت: فأبو بكر ? قال: لا ، قلت: فعمر ؟ قال: لا ، قلت: فعمر ؟ قال: لا ، قلت ذلك المالك ؟ قال: لا ، قلت ذلك المالك ؟ فقال: لا تضع أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم على الحيل ( ٢ ) ثم ذكر باقى الـكلام .

قال أبو محمد: وهذا هو الحق الذي لا يجوز خلافه ، وهذا مذهب الائمة

<sup>(</sup>١) كلة « يريد » لم تكن في الاصل ، وبغيرها لايستقيم الكلام .

<sup>(</sup>۲) نقله الثوكانى فى نيل الاوطار (ج ۷ س ۱۸۷ ) عن مصنف عبد الرزاق مختصرا ، وفيه أن الذى سأل عبيدالله بن عمر العمرى عبدالرزاق، وهو خطأ اما من الناسخ وامامن الطبع.

وكل من فى قلبه اسلام، ثم يقع لهم الخطأ والوهلات النى لم يعصم منهابشر، فآلى هؤلاء الاوباش المفلدون فقلدوهم فى خطئهم الذى لم ينتبهوا له، وعصوهم فى الحقيقة النى ذكر فا، من أن لا يحمل أمر النبى صلى الله عليه وسلم على الحيل قال أبو محمد: فان ذكروا فى ذلك مواصلة النبى صلى الله عليه وسلم بهم، وقد نهاهم عن الوصال في فليملموا: أن ذلك كان منه عليه السلام صياماً مقبولا لان الوصال له مباح بالنص من قوله عليه السلام: « است كاحد منكم (١) إلى أبيت يطمعنى ربى ويسقينى ، وكان منهم عقوبة لهم لاصياماً ، هكذا فى نصالحديث: أنه كان كالتنكيل بهم ، وجائز للامام أن يمنع المرء الطمام اليوم والليلة ، ومقداراً يدرى أنه لايبلغ به الموت ، على سبيل النكال ، كما فعل عليه السلام ، وبالله تمالى التوفيق \*

ونحن ان شاء الله تعالى موردون مشاغب أصحاب العلل ، على حسب ما النزمنا لجميع خصومنا ، ومبينون \_ بحول الله واهب القوة لااله الاهو وعونه لنا إن شاء الله تعالى \_ تمويهم بها ، وحل شغبهم الفاسد ، ثم موردون البراهين الضرورية الصادقة على إبطال العلل جملة. إن شاء الله تعالى وبه نعتصم البراهين الفرورية العلل بآيات ظاهرها كون بعض الاحكام من أجل بعض الاحوال .

فن ذلك قول الله عز وجل وقد ذكر قتل أحد ابنى آدم عليه السلام لأخيه: (من أجل ذلك كتبنا على بنى اسرائيل أنه من قتل نفسا بغير نفس أوفساد فى الأرض فكانما قتل الناس جميعا)

قال أبو محمد: فيقال لهم وبالله تعالى التوفيق: هـذا أعظم حجة عليكم، لأن الله تعالى لم يلزم هـذا الاصر غير بنى اسرائيل فقط، ولو أن ذلك علة (١) في نسخة « انى لست كاحدكم > وهي توافق لنظ التروذي من حديث أنس (ج١١٠٠١) والحديث رواه الشيخان وغيرهما بألفاظ مختلفة والمدين واحد.

مطردة كا يدعون للزم جميم الناس.

فان قالوا: هو لازم لجميه عالناس ، سألناهم : ما تقولون فى جميه عالمهائر أهى فساد فى الدكبائر أهى فساداً فى الارض أمليست فساداً فى الارض إلا ماسمى فساداً فى الارض، وليس هذا واقعا إلا على المحاربة فقط ? ولابد من أحد الجوابين .

فان قالوا: الكبائر كلها فساد في الارض. أريناهم شارب الحمر والسارق والمربى وآكل أموال اليتامي والزاني غير المحصن وآكل لحم الخنز بروالدم والميتة والفاصب والقاذف \_: مفسدين في الارض ولا يحل فتلهم ، بل مرف قتلهم قتل بهم قوداً ، فقد نقضوا قولهم إن حكم الآية المذكورة جار علينا ، لان في نص تلك الآية اباحة قتل كل مفسد في الارض.

فان قالوا: ليس شي من السكبار فساداً في الارض حاشا المحاربة .أريناهم الزاني المحصن يقتل وليس مفسداً في الارض، فانتقضت العلة التي ادعوها علة ، لان في الآية المذكورة أن لا تقتل نفس بغير نفس أو فساد في الارض، والزاني المحصن لم يقتل نفسا ولا أفسد في الارض، وهو يقتل ولابد، ولا يكون قاتله كانه قتل الناس جميعا

فان قالوا: إن زبى المحصن وحده ووطء امرأة الاب وردة المرتد وشرب المحدود الملائمرات في الحر مرة رابعة \_: هو فساد في الارض ، وماعداهذه فليس فساداً في الارض ، كابرواو تحكموا بلادليل . وقد جعل النبي عليه السلام الزاني وهو شيخ أو بامرأة جاره أو بامرأة المجاهد في سبيل الله أعظم جرما من سائر الزناة ، وسواء كانوا محصنين أو غير محصنين ، إلا أن غير المحصن على كل حال لا يقتل وإن كان أعظم جرما من المحصن في بعض الاحوال التي ذكرنا . والمحصن على كل حال يقتل ، وإن كان غير المحصن أعظم جرما منه في بعض الاحوال التي ذكرنا . والمحصن على كل حال يقتل ، وإن كان غير المحصن أعظم جرما منه في بعض الاحوال التي ذكرنا .

وأيضا: فان هذا القول الذي قالوه ناقض لا صولهم في العلل، وموجب

أن لا يكون الشي علة إلا حيث نص الله عزوجل على أنه علة ، لا نهم يقولون: إن الكبيرة لا تكون فساداً إلا حيث نص على أنها فساد ، وحيث أمر الله تعالى بقتل فاعلها و بطل اجراؤهم العلة حيث وجدت . وهذا قولنا نفسه حاشا التسمية بعلة أو سبب ، فانا لا نطلقه ، لان النص لم يأت به ، وإذ ليس بيننا إلا التسمية فقط فقد ارتفع الخلاف ، إذ إنما نضايق في تصحيح المعنى السمى أو ابطاله ، ولا معنى للاسم ولاللمضايقة فيه إذا حققنا الممنى ، وانما نمن خوف التشكيك به والتلبيس ، وتسمية الباطل باسم الحق ، فهذا نوقف على فساد عمله ، ونبين له قبح مغبته . وبالله تعالى التوفيق \*

واحتج بعضهم بقول الله عزوجل حكاية عن المنافقين أنهم قالوا: (لا تنفروا في الحرقل نارجهنم أشد حرا).

قال أبو محمد: وهذه الآية كافية فى إبطال العلل، لان الله تعالى أخبر أن جهنم ذات حر، وأن الدنيا ذات حر، ثم فرق تعالى بين حكميهما ، وأمرهم بالصبر على حر الدنيا ، وأنكر عليهم الفرار عنه ، وأمرهم (١) الفرار عن حرجهم ، وأن لا يصبروا عليها أصلا. نعوذ بالله منها \*

واحتجوا أيضا بقوله تعالى : ( لئلا يكون على المؤمنين حرج فى أزواج أدعيائهم)

قال أبو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه ، لانه نص على أن النبي صلى الله عليه وسلم إذ تزوج امرأة زيد ، وهو قد كان استلحقه ، ونحن مأمورون باتباعه عليه السلام في تحليل ماأحل وتحريم ماحرم .. : فنكاحه عليه السلام الماها موجب علينا تحليل أزواج المستلحقين في الجاهلية ، غير استلحاق الولادة لكن الاستلحاق المنسوخ فقط . وهذا الذي قلنا هو نص الآية ، ولوكان

<sup>(</sup>۱) استعمل المؤلف فعل « أمر » متعدیا بنفسه لمفعولین وهو جائز · وفی اللسان « وأمره ایاه علی حذف الحرف »

علة كما ادعوا للزم كل أحد أن ينكح امرأة دعيه ولا بد ، فلما لم يكن ذلك بلا خلاف ، سقط ظنهم أن إنكاحه عز وجل لرسوله عليه السلام زينب أم المؤمنين علة لما راموا تعليله بذلك . وصح قولنا: أنه نص على إنجاب تحليل ماأحل الله تعالى لرسوله عليه السلام فقط . وبالله تعالى التوفيق \* واحتجوا بقوله تعالى: (ماأفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كيلا يكون دولة بين

الاغنياء منكم).

قال أبو مجد: وهذا أيضا لاحجة لهم فيه ، والقول في هذه الآية كالقول في الآية التي ذكرنا آنفا ولا فرق ، لاننا قد وجدنا أموالا كثيرة لم تقسم هذه القسمة ، بل قسمت على رتبة أخرى ، فلوكان عليه قسمة هذا الذي أناء الله تعالى على رسوله عليه السلام إعاهى أن لا يكون دولة بين الاغنياء لكان ذلك أيضاً علة في قسمة سائر الاموال من الفنائم وغيرها كذلك ، فبطل ماتوهموا ، وصح أن الله تعالى أراد فيما أفاء الله تعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم \_ من أهل القرى مما لم يوجف عليه بخيل ولا ركاب خاصة أن لا يكون دولة بين الاغنياء منهم ، فلا يتعدى بهذا الحكم هذا الموضع ، إلا حيث نص دولة بين الاغنياء منهم ، فلا يتعدى بهذا الحكم هذا الموضع ، إلا حيث نص في إجراء العلل . وبالله تعالى نتأيد

واحتجوا بقوله تعالى : (لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل قال أبو محمد : وهذا لاحجة لهم فيه ، لانه لم يكن لاحد على الله تعالى قط حجة لا قبل الرسل ولا بعده ، بل لله الحجة البالغة ، و(لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون ). وقد أخبر تعالى أنه لم ينذر آباءهم ، وإن لم ينذروا فلاحجة لهم على الله عز وجل ، ولكن الله تعالى أراد الاحسان إلى من آمن من المنذرين بالرسل ، وأراد الاعذار الى من لم يؤمن منهم فهذا غرض الله عز وجل فيهم ومراده ، وليس هذا علة .

وسنبين \_ بعد انقضاء ذكر حجاجهم إن شاء الله تعالى\_ فرق مابين العلة والسبب والغرض، ببيان جلى لا يحيل على من له أدنى فهم. و بالله تعالى التوفيق واحتجوا أيضا بقوله تعالى: (كذلك جزيناهم ببغيهم)

قال أبو محمد: وهذالاحجة لهم فيه ، بل هي حجة عليهم ، لانه تعالى نص على أنه جزى أولئك ببغيهم بأنواع العذاب المعجل فى الدنيا: من الخسف والصيحة وعذاب الظلة والرجم وغير ذلك ، فلوكان البغى علة (١) في ايجاب الجزاء بذلك لكان ذلك واجبا أن بجزى به البغاة منا ومن غيرنا، فلما رأينا كفار زماننا بفاة كأولئك،وفينا نحن أيضاً أهل بغى كبغى أولئك نفسه، ففينا قطفيف الميزان وفينافعل قوم لوط وفينا الكفر الصريح، كما كان فى أولئك، فى المؤمنين مناء وفى الكافرين من الحربيين والكتابيين، ولم تجاز ولا جوزوا بشي مما جوزي به أوائك - :علمنا أن البغى ليس علة للجزاء بما جوزى به اولئك، لان (٢) الملة مطردة في معلولاتها أبداً ، لاتجوز (٣) أصلا . وصح ان البغي من أولئك كان سبباً لجزائهم بما جوزوا به ، وليس سببا في غديرهم لان يجازوا بمثل ذلك ، قصح قولنا: ان الاسباب لا يتعدى بها المواضع التي نص الله تعالى ورسوله عليه السلام عليها ، ولا يوجب في كل مكان الحـكم الذي وجب من أجلها في بعض الامكنة ، وسقط قولهم سقوطاً لا إشكال فيه . والحمد لله رب العالمين . وهذا قد ظهر كا ترى في الاسباب الصحيحة فما الظن بالاسباب الكاذبة التي يدءونها في الاحكام ، ويضعونها وضعا مختلفا متخاذلا بلا برهان، إلا المجاهرة بالفرية ، ومالا يصح بوجه من الوجوه ١ ا وبالله تعالى التوفيق ٥ واحتجوا أيضا بقول الله تعالى : (يخربون بيوتهم بايديهم وايدى المؤمنين

<sup>(</sup>١) في الاصل د فلوكان البغي عليه ، النغ وهو خطأ واضح (٢) في الاصل د لانه ، وهو خطأ

<sup>(</sup>٣) يسنى: لانتعدى، يقال: جازه يجوزه اذا تعداه.

فاعتبروا يا أولى الابصار) الآيات الى قوله (ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله) الى قوله : (شديد العقاب).

قال ابو محمد: وهذه حجة عليهم لا لهم ، لان المحاربين فيما بيننا واهل الالحاد منا فهم مشاقون لله عز وجل ولرسوله صلى الله عليه وسلم ، واهدل الكتاب منا كذلك ، وهم لايخربون بيوتهم بآيديهم ولا بأيدى المؤمنين ، ولا يهدمونها بل يبنونها ، فصح يقينا ان المشاقة لله تعالى ولرسوله صلى الله عليه وسلم ليست علة لخراب البيوت اضلا ، ولاسببا فى خراب بيوت المشاقين ماعدا أولئك الذين نص الله تعالى على انه عاقبهم باخرابهم بيوتهم من أجل مشاقتهم . وهذا هو نفس قولنا: ان الشيء اذا نص تعالى عليه بلفظ بدل على انه صبب لحكم ما فى مكان ما فلا يكون سببا البتة فى غير ذلك الموضع لمثل انه صبب لحكم ما فى مكان ما فلا يكون سببا البتة فى غير ذلك الموضع لمثل ذلك الحيث عليه التوفيق \*

واحتجوا بقوله تعالى: (انما يربد الشيطان ان يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الحمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل انتم منتهون) قالوا: فكانت هدده عللا في وجوب تحريمها والانتهاء عنها \*

قال ابو محمد: وهذه حجة عليهم لالمم من وجوه:

احدها: ان كسب المال والجاه في الدنيا أصدعن ذكر الله تعالى وعرف الصلاة ، أووقع للمداوة والبغضاء فيما بيننا من الحمر والميسر، وليس ذلك محرما اذا بغى على وجهه ، وقد اخبر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه رضى الله عنهم بنصقو لنا إذ قال عليه السلام: «والله ماالفقر أخشى عليكم ، ولكن اخشى عليكم ان تفتح عليكم الدنيا فتنافسوا فيها فتها كم كما اهلكت من كان قبلكم » (١) أواكما قال عليه السلام، مماهذا حقيقة معناه ، فلا يظن جاهل أننا نقول شيئا

<sup>(</sup>۱) الحدیث رواه المؤلف بالمعنی وقد رواه البخاری من حدیث عمرو بن عوف (ج ی ص ۲۰۷ وج ه ص ۲۰۷ وج ۵ ص ۲۰۲ فی الطبعة المنیریة )ورواه مسلم (ج۲س۴۸۶)

من هند أنفسنا، أو برأينا أو بغير ماأتى به النبى صلى الله عليه وسلم . وأيضاً فالميسر ماعهد منه قبل أن يحرم إيقاع عداوة بذاته ، (١)ولافقد عقل، ولا كان إلا وافقا للناس (٢) ونافعا لهم، وكذلك قليل الخرليس فيه مما ذكر في الآية ، ولا كل من يشربها تفسداً خــلاقهم ، بل نجــد كثيرا من الناس يبكون اذا سكروا ، ويكثرون ذكر الآخرة والمـوت والاشفاق من جهنم ، وتعظيم الله تعالى والدعاء في التوبة والمغفرة ، وتجدهم يكرمون حينئذ ويحلمون ، ويزول عنهم كثير من سفههم وتؤمن غـوائلهم (٣) . فصح بكل ماذكرنا أن الله تمالى لم يجمل ارادة الشيطان لما ذكر تعالى فى الآية سببا الى تحزيمها قط ، لكن شاء تعالى أن يحرمها إذ حرمها، وقد كانت حلالا مدة ستة عشر عاما في الاسلام ، وقد كان كل ذلك موجـوداً من الشيطان فينا وفى كثير الحمر، وهي حلال يشربها الصالحون بعلم النبي صلى الله عليه وسلم ولا ينكر ذلك ، فلوكانما وصفها الله تعالى به من الصد عن الصلاة وعن ذكر الله تمالى وايقاع الشيطان المداوة والبفضاء بها علة للتحريم ـ : لما وجدت قط إلا محرمة علانها لم تكن قط إلامسكرة عولم يكن الشيطان قط إلا من بدا لالقاء المداوة والبغضاء بيننا فيها ، وكانت حلالا وهي بهذه الصفة. فبط\_ل أن يكون اسكارها علة لتحريمها أو سببا ، لافي الوقت الذي نص الله عز وجل على تحريمها فيه ولاقـبله البته ، لأن قوله عز وجل: ( انما بريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاءفي الحمر والميسر) انما هو اخبارعن سوء معتقد الشيطان فينا فقط ، ولم يقـل قط تعالى ان ارادة الشيطان لذلك هو عـلة تحريمها ، ولا أنه سبب تحريمها ، ولا يحل لاحد أن يخبر عن الله تعالى بما لم يخبر

<sup>(</sup>۱) هذا محالف للمعروف المشاهد، بلهو منالطة صريعة (۲) كذا في الاصل ولم أجد هذا الاستمال، والمراد منه واضع مفهوم. (۳) وهذه أيضاً منالطة كتلك

الله به عز وجل عن نفسه ولا أخبر به عنه رسوله صلى الله عليه وسـلم. وهذا هو قولنا: أن المراعى إنما هو النص لاما عداه أصلا. وبالله تعالى التوفيق.

وقد قال بعضاً صحابنا: إن إرادة الشيطان إيقاع العداوة والبغضاء بيننا في الحر انما كان بعد تحريمها ، لان شاربها بعد التحريم صاد عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة ، مبغض من الصالحين ومعاد لهم .

قال أبو محمد: وهـذا أيضا قد اقتضاه قولنا الذى ذكرناه ، وزاد عليــه وبالله تعالى نتأيد .

وقد أدى تعليلهم - هـذا الفاسـد المفترى \_ جماعة من الجهال الى الضلال المبين ، فاذا رأوا سكراناً معربدا مناونا في أقذاره وأهذاره جعلوا يقولون: في مثل هؤلاء حرمت الحر ، نعود بالله من هـذا القول ومما سببه من التعليل الملمون \*

واحتجوا بقوله تعالى: ( فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم).

رقال أبو محمد: وهذه حجة عليهم لالهم ، لاننا نحن نظلم من بكرة الى المساء ولم يحرم علينا طيبات أحلت لنا . فصح أن الظلم ليس علة فى تحريم الطيبات ولا سبباً له ، إلا حيث جعله الله تعالى بالنص سبباً له فقط ، لا فيما عدا ذلك . المكان المتة .

واحتجوا بقوله تمالى : ( ليستيقن الذين أونوا الكتاب ويزداد الذين آمنوا إيمانا )

قال أبو محمد: وهذا عليهم ، لان الحكم المذكور لم يوجب استيقان جميع أهل الكتاب . بل فيهم غير مستيقن، وفيهم من عادى على شكه وافكه وشركه ولو كان علة لاستيقانهم لما وجد فيهم أحد غير مستيقن ، فبطل ظنهم . والحمد فله رب العالمين \*

واحتجوا بقوله تعالى لموسىعليه السالام: (اخلع نعليك انك بالواد المقدس طوى).

قال أبو محمد: وهـذا حجة عليهم ، لان الـكون بالواد المقدس طوى لو كان علة لخلع النعال أو سببا له \_ : لوجب علينا خلع لعالنا بالوادى المقدس وبالحرم و بطوى ، فلما لم يلزم ذلك بلا خلاف صح قولنا : إن الشي ً اذا جمله الله سبباً لحركم ما في مكان مافلا يكون سبباً إلا فيه وحده على الملزوم وحده لا في غيره . فهذا كل ماراموا تبديله عن وجهه من آيات القرآن ، قد أريناهم بعون الله تعالى \_ أنه كله حجة عليهم ومبطل لقولهم بالتعليل الموجب عندهم للقياس . والحمد لله رب العالمين \*

واحتجوا بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم فى نهيه عن ادخار لحوم الاضاحى أكثر من ثلاث: « إنما فعلت ذلك من أجل الدافة » (١)

قال أبو محمد: أحق الناس أن يستحيى من الله تعالى عند ذكر هذا الحديث فأصحاب القياس القائلون بالعلل ، لانهم يبطلون هذا السبب الذي يعدونه علة في المكان الذي ورد فيه ، ولا يقيسون عليه شيئاً أصلا! نعم ، ولا يأخذون بذلك الحكم بعينه ، بل يعصونه ، ويجبزون ادخار لحوم الاضاحي ما شاء المرء من الدهور ، وإن دفت الدواف ! أف لا يستحيى من يبطل قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في نهيه اذا دفت دافة أن يدخر لحوم الاضاحي أكثر من ثلاث ويستجيز خلافه في ذلك \_ : من أن يحتج بذلك القول المطرح عنده في اثبات العالى الكاذبة ؟! وان الجوز باللوز الى أجل لا يحل ؟! إن هذا خلق فاسد ، منتج من رذائل جمة ، منها الجهل وقلة الحياء وقلة الورع وشعف وضعف العصبية وقلة المالاة بالصدق وشعف وضعف

<sup>(</sup>۱) الحديث متفق عليه . ودف الماشي خف على وجه الارض ، والدافة الجماعة من الناس تقبل من بلد الى بلد ، يربد أنهم قدموا المدينة عند الاضحى فنهاهم عن ادخار لحموم الاضاحى ليفرقوها و بتصدقوا بها فنتفع اولئك القادمون بها ، اه من اللسان

المقل ، نموذ بالله من كل ذلك ?!

وأما نحن فنقول: إن النبي صلى الله عليه وسلم جعل السبب فى المهى عن الدخار لحوم الاضاحى أكثر من ثلاث ليال إن دفت دافة بحضرة الاضحى ، فاذا كان ذلك أبد الابد حرم ادخار لحومها أكثر من ثلاث ليال ، فان لم تدف دافة بحضرة الاضحى فليدخر الناس لحومها ماشاؤا، انقياداً لامر رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي لم يأت ما ينسخه . وهذا الذي قلنا به هو قول على بن أبي طالب وعبد الله بن عمر \*

واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم: ( انما جمل الاذن من أجل البصر » قال أبو محمد: وهـذا موافق لقولنا لا لقولهم ، لاننا لم ننكر وجود النص حا كما بأحكام ما لاسباب منصوصة ، لكنا أنكرنا تمدى تلك الحدود الى غيرها ، ووضع تلك الاحكام فى غـير مانصت فيه ، واختراع اسـباب لم يأذن بها الله تعالى .

وأيضاً: فهذا الحديث حجة عليهم ، لانهمأول عاص له ، وأكثر أهل الفياس مخالفون لما في هذا الحديث ، من أن من اطلع على آخر ففقاً المطلع عليه عين المطلع فلا شيء عليه \*

وقالوا : ان قول المظاهر لامرأته : أنت على كظهر أمي ، لما كان منكراً من القول وزوراً كان ذلك علة لوجوب الكفارة .

قال أبو محمد: وقد أبطلوا تعليلهم هذا ، فكفوا مؤنة أنفسهم ، فأقروا أن قول المرأة لزوجها: أنت على كظهر أمى ، منكر من القول وزور ، ولم يوجب ذلك عليها الكفارة . وقال تعالى : ( وماجعل أزواجكم اللائي تظاهرون منهن أمها تكم وما جعل أدعياءكم أبناءكم ذلكم قولكم بأفواهكم والله يقول الحق ) فسوى الله تعالى بين قول الرجل لامرأته : أنت على كظهر أمى \_ : وبين ادعائه ولد غيره ، ولم يجعل فى أحد الوجهين كفارة ، وجعل فى الأخر

الكفارة . فصح أن المساواة فى الشهد لا توجب المساواة فى الحكم ، وبطل قولهم فى التعليل ، إذ وجب فى أحد المنكرين كفارة ولم يجب فى الآخر .

وقد قال غيره من الفقهاء بايجاب الـكفارة علىالمرأة المظاهرة من زوجها كـكفارة المظاهر ولا فرق \*

فهذا كل ما موهوا به من الحـديث ، لاح انه حجة عليهم . وبالله تعـالى. التوفيق •

وجملة القول: أن كل شي نص الله تعالى ورسدوله صلى الله عليه وسلم فهو حق . وكل ما زادوه با رائم مما ليس فى كتاب الله تعالى ولا فى سهة رسوله عليه السهام فهو باطل وإفك . وهم كن قال: لما حرم الله تعالى وفرض ما شاء حرمت أنا أيضا وفرضت ما شئت ، لانه تعالى حرم وفرض ولا فرق .

وقد صبح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من طريق عمرو بن عبسة في نهيه عليه السلام عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها: « إن تلك ساعة تطلع ومعها قرن الشيطان ويسجد لها الكفار حينئذ » وعن الصلاة نصف النهار حتى تزول الشمسو: « إن تلك الساعة تسجر فيها النار » فلو كان هـذا على بادئ الرأى وظاهر الاحتياط ، لكانت الصلاة حينئذ أحرى وأولى ، معارضة للكفار ، فاذا سجدوا للشمس صلينا نحن لله تعالى ، واذا سجرت النار صلينا نعوذ بالله منها \*

هذه صفة عللهم المنتراة الكاذبة ، وهذا ماجاء به النص ، فصح أنه لا يحل لاحد تعليل في الدين ، ولا القول بأن هذا سبب هذا الحركم ، إلا أن يأتى به نص فقط \*

## ﴿ فصل ﴾

قال أبو محمد: واحتج بعضهم فى ايجاب القول بالعلل وأن الاحكام إنما وقعت لعلل –: بأن الأسماء مشتقة فى اللغة .

وهذا لوصح لما كان لهم فيه حجة ، إذ لا سبب في الاشتقاق يتوصل به الى اثبات العلل في الاحكام ، فيكيف وهو باطل!

والاشتقاق الصحيح إنما هو اختراع اسم لشي ما مأخوذ من صفة فيه ك كتسمية الابيض من البياض ، والمصلى من الصلاة ، والفاسق من الفسق ، وما أشبه ذلك . وليس في شي من هذا مايوجب أن يسمى أبيض مالابياض فيه ، ولا مصليا من لا يصلى ، ولا فاسقا من لافسق فيه . فأى شي في هذ عما يتوصل به الى ايجاب القياس ، والقول بأن البر إنما حرم أن يباع بالبر متفاضلا لانه مأكول ، أو لانه مكيل ، أو لانه مدخر ؟ ا وهل يتشكل هذا الحق في عقل ذي عقل ؟ ا وبالله تعالى التوفيق .

وأما ماعدا هذا من الاشتقاق ففاسد البتة ، وهوكل اسم علم وكل اسم جنسأو نوع أوصفة، فإن الاشتقاق في كل ذلك يبطل ببرهان ضرورى ، وهو أننا نقول لمن قال : انما سميت الخيل خيلا لاجل الخيلاء التي فيها ، وانما سمي البازى بازيا لارتفاعه ، والقارورة قارورة لاستقرار الشي فيها ، والخابية خابية لانها تخبأ ما فيها . إنه يلزمك في هـنا وجهان ضروريان لا انفكاك خابية لانها تخبأ ما فيها . إنه يلزمك في هـنا وجهان ضروريان لا انفكاك منهما البتة :

أحدها: أن تسمى رأسك خابية ، لان دماغك مخبو، فيه ا وأن تسمى الارض خابية ، لانها تخبأ كل مافيها ا وأن تسمى أنفك بازيا لار تفاعه ، وأن تسمى السها، والسحاب بازيا لار تفاعهما ، وكذلك القصر والجبل! وأن تسمى السها، والسحاب بازيا لار تفاعهما ، وكذلك القصر والجبل! وأن تسمى البئر قارورة ، لان مصيرك مستقر به ! وأن تسمى البئر قارورة ، لان الماء

مستقر فيها ! وأن تسمى المستكبرين من الناس خيـ لا ، للخيلاء التى فيهم ا ومن فعل هذا لحق بالمجانين المتخذين لاضحاك سخفاء الملوك فى مجالس الطرب ، وصار ملهى وملعباً وضحكة يتطايب بخبره ، وكان بالرحمة ومداواة الدماغ أولى منه بغير ذلك ١١ فان أبى ترك اشتقافه الفاسد .

والوجه الثانى: أن يقال: اناشتققت الخيل من الخيلاء أو القارورة من الاستقرار والخابية من الخبّ : فن أى شيّ اشتققت الخيلاء والاستقرار والخبّ ؟ وهذا يقتضى الدور الذي لا ينفك منه ، وهو أن يكون كل واحد منهما اشتق من صاحبه ، وهذا جنون اأووجود أشياء لا أوائل لها ولا نهاية ، وهذا مخرج الى الكفر والقول بازلية العالم ا ومع أنه كفر فهو محال ممتنع . وأيضا : فاذا بطل الاشتقاق في بعض الاسماء كلف من قال به في بعضها

أن يأتي ببرهان ، وإلا فهو مبطل.

وأيضا: فليس قول من قال: إن الخيل مشتقة من الخيلاء \_: أولى القبول من قول من قال: بل الخيلاء مشتقة من الخيل ، وكلا القولين دعوى فاسدة زائفة لادليل على صحتها ، بل البرهان الضرورى قد قام على بطلامها لانه لم توجد قط الخيلاء إلا والخيل موجودة ، ولا وجدت الخيل إلا والخيلاء موجودة ، ولم يوجد قط أحدها قبل الآخر ، فبطل قولهم ، وبالله تعالى نتأيد ولو كان ما قالوا لكانت الاسد أولى أن تسمى خيلا ، لانها أكثر خيلاء من الخيل ، ولحانت النسور أولى ان تسمى بزاة من الصقور ، لانها أشد ارتفاعا منها ، وإلا فما الذي جمل القواريراً ولى بهذا الاسم من الرمان والعتائد والادراج والقلال ؟ (١)

<sup>(</sup>١) لا معنى لذكر الرمان هذا الا ان كان المراد به « رمانة الفرس الذي فيه علفه » كما في اللسان . والمتائد جم عتيدة وهي ما يوضع فيه الطيب و بحوه ، وهي كالصندوق الصغير الذي تترك فيسه المرأة مايمز عليها من متاعها ، والادراج جم درج — بضم الدال واسكان الراء وهو بمهنى العتيدة .

وقد عارضت بهدا وشبهه أذكر من لقينا من سيوخنا في اللغة ، وهو أبو عبيدة حسان بن مالك رحمه الله ، فما وجدت عنده مدفعا ولا اعتراضاً ، وكان رحمه الله النهاية في علم اللغة ، مع تحريه فيما يورده منها و تثبته وشدة انصافه وقالوا: لما وجددنا العصير حلولا يسمى خمراً وهو حلال ، ثم حدثت فيه الشدة فسمى خمراً فرم ، ثم ارتفعت الشدة فلم يسم خمراً ، لكن سمى خلاد: علمنا أن العلة المحرمة ، والتي حرم من أجلها ، والتي من أجلها سمى خمراً . الهدة .

قال أبو محمد: هذا كلام فاسد في فاية الفساد

فأول ذلك أن يقال لهم: في أى عقل وجدتم أن كون الشدة فيه أوجبت أن يسمى بالخاء والميم والراء ? ولكن لابد لكل عين فيها صفات مخالفة لصفات عين أخرى أن يوقع على كل واحد منها اسم غير اسم العين الاخرى ، ليقم التفاهم فيها بين المخاطبين ، فعاق على مافيه الشدة اسم ما ، وعلى مالاشدة فيه اسم آخر ، لالشي إلا ليفهم الناس مراد من كلهم وخاطبهم ، وكذلك كل موجود في العالم ، إلا ماضافت اللغة عن تسميته ، أو عجز أهلها عن ذلك ، أو لم يرد الله تعالى أن يكون له في هذه اللغه اسم .

وأيضا: فإن اللغة العربية أول من نطق بها اسماعيل، والحمر أقدم من كون اسماعيل في الارض، لانها من الاشياء التي علم الله آدم أسماءها، قال تعالى: ( وعلم آدم الاسماء كلها ) فعم تعالى ولم يخص، فقد كانت الحمر على حالها من الاسكار والشدة وهي حلال، وهي لا تسمى خراً. فظهر كذب هدذا القائل وإنمه.

وأيضا: فان الحمر تسمى فى كل لغة بغير اسم الحمر عندنا، فما وجدنا ألسنتهم تلتوى لذلك، ولا أحكامهم تنطوى، ولا الحمر حلت لهم لأجل أن اسمها عندهم غير اسمها فى اللغة المربية، ولم نجدقط تلك العين المسماة خمرا إلا وهى مسكرة فى كل وقت ، وفى كل أمة ، وفى كل مكان، عاشا خمر الجنة فقط . فبطل قولهم فى العلل . وبالله تعالى التوفيق .

وأيضا: فالعرب تسمى الحمر بخمسة وستين امها؛ (١) ما وجدناها تضطر الى ترك شيء منها، ولا اضطرت الى وضعه، وقد بيننا الكالام في كيفية أصل اللغات في باب مفرد من كتابنا هذا. ولله الحمد.

وكذلك قالوا: إن كون البر مطموما محرما متفاضلا هو علة تسمية ذلك رباً. والقول عليهم فى ذلك كالقول فى الحمر ولا فرق. وبالله تمالى لااله إلا هو التوفيق.

وقالوا: العلة فى وجوب كون الرقبة فى الظهار مؤمنة هى وجوب كونها سليمة الاعضاء كرقبة القتل

قال أبو محمد: وهــذا تحكم فاســد، واحتجاج للخطأ بالخطأ، وللدعوى الدعوى .

ومثلهم في هذا القول كانسان قال: لى على زيددرهم ، فقيل له: ألك بينة ؟ فقال: نعم ، فقيل: وما هي قال: ان لى على عمرو درها ، فقيل له: وما بينتك على أن لك على عمرو درها ؟ فقال: بينتي على ذلك أن لى على زيد درها الفهو يريد يجعل دعواه صحة لدعوى له أخرى ، وكلتاهم ساقطة ، إذ لا دليل عليها . وليس هذا الفعل من أفعال أهل العقول . ودعواهم أن الرقبة في كلا الموضعين لا يجزى إلا أن تركون سليمة دعوى زائمة لا تصح ، فكيف أن يقاس عليها أن لا تكون إلا مؤمنة ! ؟ \*

وقال بعضهم: العلة في ذلك أنها كفارة عن ذنب.

قال أبو محمد: وليس على قاتل الخطأ ذنب أصلا، فبطل تعليلهم الفاسد.

<sup>(</sup>١) تجد بعضها في تهذيب الالفاظ لابن السكيت (ص٢١١ ــ٢٢٢) وفي فقه اللغة (ص ٢٠٠. ــ ١٠٤ طبعة المكتبة النجارية\_١٤٤٦) وتجدها مفصلة في المخصص لابن سيده ( ج ١١ص٧٧-٨١)

وأيضاً: فهذه دعوى كالأولى، لا دليل عليها.

وما الفرق بينهم وبين من قال: إنما وجبت في القتل أن تـكون الرقبة مؤمنة لأنها كفارة عن قتل، فما عدا القتل فلا تجب فيـه مؤمنة ? وهذا لا انفكاك منه. فكل هذه دعوى لادليـل عليها، ولا ينفكون بمن يبطل ما أثبتوا ويثبت ماأ بطلوا.

واعلم أنه لا يمكن أحداً منهم أن يدعى علة فى شى من الاحكام إلا أمكن لخصمه أن يأتى بعلة أخرى يدعى أن ذلك الحـكم إنما وجب لها. وهذا ما لا مخلص لهم منه . وبالله تعالى نعتصم "

## ﴿ وصل ﴾

قال أبو محمد: هذا كل ما شغبوا به ، قد بيناعواره ، ولاح اضمحلاله . والحمد لله رب العالمين .

ونحن الآن ـ بعون الله تعالى وقوته لا آله إلا هو ـ شارعون في إبطال القول بالعلل في شيء من الشرائع . وبالله تعالى التوفيق .

فيقال لمن قال: إن أحكام الشريعة إنما هي لعلل:

أخبرونا عن هذه العلل التي تذكرون:أهي من فعل الله تعالى وحكمه ؟ أم من فعل غيره وحكم غيره ؟ أم لا من فعله تعالى ولا من فعل غيره ؟ ولاسبيل الى قسم رابع أصلا.

فان قالوا: من فعل غير الله ومن غير حكمه ، جملواهمنا خالقا غيره ، وفاعلا للحكم غيره ، وجعلوا فعل ذلك الفاعل موجبا على الله تعالى أن يفعل ما فعل ، وأن يحكم بما حكم به . وهذا شرك مجرد ، وكفر صريح ، وهم لا يقولون ذلك . فان قالوا : ليست من فعله ولا من فعل غيره ، أو جبوا أن في العالم أشياء لا فاء لم أ و أنهم هم الحا كمون على الله تعالى بها ، وهم الذين يحللون

وبحرمون ، ويقضون على البارى عز وجل وهدذا كفر مجرد ، ومذهب أهل الدهر . وهملا يقولون ذلك .

قان قالوا: بل هي من فعل الله عز وجل وحكه . قلنا لهم: أخبرونا عنكم: أفعلها الله تعالى لعلة ? أم فعلها لغير عله ؟ قان قالوا: فعلها تعالى لغير علة ، تركوا أصلهم ، وأقروا أنه تعالى يفعل الأشياء لا لعلة . أوقيل لهم أيضا: ما الذي أوجب أن تكون الاحكام الثواني لعلل ، وتكون الافعال الأول التي هي عال هذه الاحكام لالعلل ؟ وهذا تحكم بلادليل ، ودعوى ساقطة لابرهان عليها . وان قالوا: بل فعلها تعالى لعلل أخر ، سئلوا في هذه العلل أيضا كا سئلوا في التي قبلها ، وهكذا أبداً . فلا بد لهم ضرورة من أحد وجهين لا ثالث لها : إما أن يقفوا في أفعال ما فيقولون : إنه فعلها لغيرعلة ، فيكونون بذلك تاركين لقولهم الفاسد : انه تعالى لا يفعل شيئا إلا لعلة ، أويقولون بمفعولات تاركين لقولهم الفاسد : انه تعالى لا يفعل شيئا إلا لعلة ، أويقولون بمفعولات لانهاية لها ، وبأشياء موجودة لاأوائل لها . وهذا كفر وخروج عن الشريعة باجاع الامة ه

وقبح الله قولا يضطر قائله المى مثل هذه المواقف. فبطل قولهم فى العلل وصبح قولنا: أن الله تعالى يفعل ما يشاء لا العلة أصلا بوجه من الوجوه ، بهذا البرهان الضرورى الذى لا انفكاك عنه . وبالله تعالى التوفيق \*

قال أبو محمد: ويكنى من هـذا كله أن جميع الصحابة رضى الله عنهم أولهم عن آخرهم وجميع قابعى التابعين اولهم عن آخرهم وجميع قابعى التابعين اولهم عن آخرهم منهم احد قال: ان الله تعالى حكم فى شي من الشريعة لعلة ، وانما ابتدع هذا القول متأخروا القائلين بالقياس .

وايضا: فدعواهمانهذا الحكم حكم به الله تعالى لعلة كذا ؛ فرية ودعوى لا دليل عليها ، ولو كان هذا الكذب على احد من الناس لسقط قائله ، فكيف على الله عز وجل \*

ولسنا ننكر وجود أسباب لبعض أحكام الشريعة ، بل نثبتها ونقول بها ، لكنا نقول: إنها لا تكون أسباباً إلا حيث جعلها الله تعالى اسباباً ولا يحل أن يتعدى بها المواضع التي نص فيها على أنها أسباب لما جملت أسباباً له . وقد بينا كثيرا من ذلك في أول هذا الباب .

قال أبو محمد: ومن عجائب هؤلاء القوم أنهم لوقيل لهم: تعمدوا الباطل، ماقدروا على أكثر مما فعلوا!!

ومن ذلك: أنهم أنوا الى حكم لم ينص الله تعالى ولا بسوله صلى الله عليه وسلم على أن له سببا ، وهو تحريم البر بالبر متفاضلا ، فجعلوا له سببا وعلة ، وحرموا من أجله الحديد بالحديد متفاضلا ، وبيع الارز بالارز متفاضلا ، وبيع السقمونيا بالسقمونيا متفاضلا ، ثم أنو الى حكم جعل له رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سببا ، وأخبر أنه حكم بذلك من أجله ، فعصوه واطرحوه وهو قوله عليه السلام : انه نهى عن ادخار لحوم الاضاحى فوق ثلاث لاجل الدافة ، فقالوا : ليست الدافة سببا ، ولا يجب من اجلها ترك ادخار لحوم الاضاحى ا وهكذا يكون عكس الحقائق ! ا وبالله تعالى نعوذ من الخذلان . الناقم عن الناقول بالعلل ، و تقولون بالاسباب ، قال أبو محمد : فإن قائل : أنتم تنكرون القول بالعلل ، و تقولون بالاسباب ، فا الفرق بين الاموين ،

فالجواب وبالله تعالى التوفيق: إن الفرق بين العله وبين السبب، وبين العلمة وبين الغرض ـ: فروق ظاهرة لائحة واضحة، وكلها صحيح في بابه، وكلها لا يوجب تعليلا في الشريعة، ولا حكما بالقياس أصلا، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

إن العلة هي اسم لكل صفة توجب أمرما ايجابا ضروريا ، والدلة لاتفارق المعلول البتة ، ككون النار علة الاحراق ، والثلج علة التبريد ، الذي لا يوجد أحدها دون الثاني أصلا ، وليس أحدها قبل الثاني أصللا ولا بعده .

وأما السبب فهو كل أمر فعل المختار فعلا من أجله لوشاء لم يفعله كغضب أدى الى انتصار ، فالغضب سبب الانتصار ، ولو شاء المنتصر أن لا ينتصر لم ينتصر ، وليس السبب موجبا للشى المسبب منه ضرورة ، وهو قبل الفعل المتسبب منه ولابد .

واما الغرض فهو الامر الذي يجرى اليه الفاعل ويقصده بفعله ، وهو بعد الفعل ضرورة ، فالغرض من الانتصار اطفاء الغضب وازائته ، وازائة الشيء هي شيء غير وجوده وإزائة الفضب غير الغضب ، والغضب هو السبب في الانتصار ، وإزائة الغضب هو الغرض في الانتصار . فصح ان كل معنى محاذكر فا غير المعنى الآخر ، فالانتصار بين الغضب وبين إزالته ، وهو مسبب للغضب وإذهاب الغضب هو الغرض منه .

واما العلامة فهى صفة يتفق عليها الانسانان ، فاذا رآها أحدها علم الامر الذى اتفقا عليه ، مثل قول رسول الله صلى الله عليه وسلم لابن مسعود : إذنك على أن يرفع الحجاب وأن تستمع سوادى حتى أنهاك » (١) فكان رفع الحجاب واستماع حركة النبى صلى الله عليه وسلم علامة الاذن لابن مسعود ، وكقوله عليه السلام : « إنى لاعرف أصوات رفقة الاشعريين بالقرآن حين يزجلون بالليل وأعرف منازلهم من اصواتهم بالقرآن بالليل وان كنت لم أر منازلهم حين نزولوا بالنهار » (٢) فكانت إصوات الاشعريين بالقرآن علامة لموضع نزولهم . ومن هذا أخذت الاعلام الموضوعة في الفلوات لهداية الطريق ، والاعلام في الجيوش لمعرفة موضع الرئيس

<sup>(</sup>۱) «اذنك» بكسر الهمزة واسكان الذال المعجمة ، وفي الاصل «آذنك» وهو خطأو «يرفع» بالبناء للمجهول كافي صحيح مسلم (ج ۲ ص ۱۷۱) ويجوز «ترفع» بالخطاب كا في طبقات ابن سعد (ج ۳ ق ا ص ۱۰۹) و مسندا حمد (جا ص ۲۸۸ و ۲۹۶ و ۴۰۶) و «تستمع» من هاستمع» كما في اكثر الروايات الارواية احمد (۱: ۲۹۶) فانها «تسمع» من الثلاثي من داسم مع كما الحديث بعد طول البحث

قال أبو محد: وهذا معنى رابع.

وقد سمى بعضهم أيضا العلل معانى ، وهـذا من عظيم شغبهم ، وفاسد متعلقهم ، وإنما المعنى تفسير اللفظ ، مثل أن يقول قائل: مامعنى الحرام فنقول له : هو كل مالا يحل فعله ، أو يقول : ما معنى الفرض ف فتقول : هو كل مالا يحل تركه ، أو يقول : ما المهنزان ف فتقول له : آلة يعرف بها تباين مقادير الأجرام ، فهذا وما أشبهه هو المعانى ، وهذا أيضا شي خامس .

وكل هذا لا يثبت علة للشرائع ، ولا يوجب قياسا ، لا أن العلامة اذا كانت موضوعة لا أن يمرف بهاشي ما فلاسبيل الى أن يعرف بهاشي آخر بوجه من الوجوه ، لا أنه لوكان ذلك لما كانت علامة لما جعلت له علامة ، ولوقع الاشكال .

قال أبو محمد: فلما كانت هذه المعانى المسهاة الحقسة التي ذكرنا -: مختلفة متفايرة ، كل واحد منها غير الآخر ، وكانت كلها مختلفة الحدود والمراقب -: وجب أن يطلق على كل واحد منها اسم غير الاسم الذي لغيره منها اليقع الفهم واضحاء ولئلا تختلط فيسمى بمضها باسم آخر منها ، فبوجب ذلك وضع معنى في غير موضعه ، فنبطل الحفائق .

والأصل في كل بلاء وعماء وتخليط وفساد \_ : اختلاط الا مماء، ووقوع امم واحد على معانى كثيرة ، فيخبر المخبر بذلك الاسم ، وهو يريد أحما المعانى التي تحته ، فيحمله السامع على غير ذلك المهنى الذي أراد المخبر ، فيقع البلاء والاشكال . وهذا في الشريعة أضر شي وأشده هلاكا لمن اعتقد الباطل ، إلا من وفقه الله تعالى .

فاذ قد بينا هذه الاسماء الاربعة ، وهي العلة والغرض والسبب والعلامة وبينا أن معانيها مختلفة ، وأن مسمياتها شتى ، وحسمنا داء من اراد ايقاع اسم العلة في الشريعة على معنى السبب ، فيخرج بذلك الى مالا يحل اعتقاده ،

منأن الشرائع شرعها الله تعالى لعلل أوجبت عليه أن يشرعها ، أو الى الفرية على الله تعالى في الادعاء أنه شرع عللا لم ينص عليها هو تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وسلم ولا أذنا بها ، ولابد لا هل العلل من أحدد هذين السبيلين ، وكلاها مهلك.

ولسنا ننكر أن يكون الله تعالى جمل بعض الاشياء سببا لبعض ما شرع من الشرائع ، بل نقر بذلك و نثبته حيث جاء به النص ، كقوله عليه السلام : أعظم الناس جرما في الاسلام من سأل عن شي لم يحرم فحرم من أجل مسألته » وكا جمل تعالى كفر الكافر وموته كافرا سببا الى خلوده في نار جهنم، والموت على الا يمان سببا لدخول الجنة ، وكا جمل السرقة بصفة ماسببا للقطع ، والقذف بصفة ما سببا للجلد ، والوطء بصفة ما سببا للجلد والرجم ، وكا نقر بهذه الاسباب المنصوصة عليما ، فكذلك ننكر أن يدعى أحد سببا حيث لم ينص عليه .

ولسنا نقول: إن الشرائع كلها لا سباب، بل نقول: ليس منها شي السبب إلا مانص منها أنه لسبب، وما عدا ذلك فاعا هو شي أراده الله تعالى الذي يفعل ماشاء، ولا نحرم ولا نحلل، ولا نزيد ولا ننقص، ولا نقول إلا ما قال ربنا عز وجل، ونبينا صلى الله عليه وسلم، ولا نتمدى ماقالا، ولا نترك شيئا منه، وهذا هو الدين المحض، الذي لا يحل لاحد خلفه، ولا اعتقاد سواه. وبالله تعالى التوفيق،

وقد قال تمالى واصفاً لنفسه: (لايسئل هما يفعل وهم يسئلون) فأخبر تمالى بالفرق بيننا وبينه ، وأن أفعاله لايجرى فيها « لم ٤ » ، وإذا لم يحل لنا أن نسأله عن شي من أحكامه تعالى وأفعاله: « لم كان هـذا ٤ » فقد بطلت الاسباب جملة ، وسقطت العلل البتة ، إلا مانص الله تعالى عليه أنه فعل أصاً كذا لاجل كذا ، وهذا أيضا مما لايسئل عنه ، فلا يحل لاحد أن يقول : لم

كان هذا السبب لهذا الحكم ولم يكن لفيره ? ولا أن يقول: لمجمل هذا الشي سببا دون أن يكون غيره سببا أيضا ? لان من فعل هذا السؤال فقد عصى الله عز وجل ، وألحد في الدين ، وخالف قوله تعالى : ( لا يسئل عما يفعل ) فن سأل الله عمايفعل فهو فاسق . فوجب أن تكون العلل كلها منفية عن الله تعالى ضرورة . وفي قوله تعالى : ( وهم يسئلون ) بيان جلى أنه لا يجوز لاحد منا أن يقول قولا لا يسئل عنه ، ولزمنا فرضا سؤال كل قائل : من أين قلت كذا ؟ ومنا بين لنا أن قوله ذلك حكاية صحيحة عن ربه تعالى وعن نبيه عليه السلام ، ومنا طاعته ، وحرم علينا التمادى في سؤاله ، وأن لم يأت به مصححا عن ربه تعالى ولا عن نبيه صلى الله عديه وسلم ، ضرب برأيه عرض الحائط ، ورد عليه أمره متروكا غيرمقبول منه ، ولا مرضى عنه .

فهذا حكم السبب والعلة والعلامة والغرض والمعنى، قد بينا كل ذلك غاية البيان ، ولم نقل إلا ماقاله الله ربنا عز وجل . وليست العبارة بالالفاظ المخالفة خلافا اذا حقق المعنى ، فلم يبعث محمد عليه السلام الى العرب فقط ، بل الى أهل كل لغة من الانس والجن ، فلابد ضرورة لكل أحد من عبارة يفهم بها كلام ربه تعالى ، ومعنى صاده فى الدين اللازم له . وإنما أور دناهذا لئلا يتعلق جاهل فيقول : إن كلامك هذا ليس منصوصا فى القرآن ، فأريناه أن حقيقة مفهومه كله ، ومعناه الذى لا يتحمل كلامنا معنى غيره - : منصوص فى القرآن نصا جليا ظاهرا . وبالله تعالى التوفيق \*

قاء لم الآن أن العلل كلها منفية عن أفعال الله تعالى وعن جميع أحكامه البتة لانه لا تركون العلة إلا في مضطر .

واعلم أن الأسـباب كلها منفية عن أفعال الله تعالى كلها وعن أحكامه ، حاشا ما فص تعالى عليه أورسوله صـلى الله عليه وسلم .

وأما الغرض في أفعاله تعالى وشرائعه فليس هوشيئًا غير ما ظهرمنها فقط.

والغرض فى بعضها أيضا أن يعتبر بها المعتبرون ، وفى بعضها أن يدخل الجنة من شاء إدخاله فيها .

وكل ماذكر فا من غرضه تعالى فى الاعتبار ، ومن إدخاله الجنة من شاء ، ومن إدخاله البنار من شاء ، وتسبيبه ماشاء لما شاء - : فكل ذلك أفعال من أفعاله ، وأحكام من أحكامه ، لا سبب لها أصلا ، ولا غرض له فيها البتة ، غير ظهورها و-تكوينها فقط ، و ( لا يسئل عمايفه ل ) ، ولو لا أنه تعالى نص على نه أراد منا الاعتبار ، وأراد إدخال الجنة من شاء : - ماقلنا به ، ولكنا صدقنا ماقال ربنا تعالى ، وقلنا ماعلمنا ولم نقل مالم نعلم .

فهذه حقيقة الإيمان الذي تعضده البراهين الحسية والعقلية.

له عز وجل فى فعل كذا ارادة كذا (تلك حدود الله فلا تعتدوها).

قال أبو محمد : ويقال لمن قال بالعلل ، وجعلها صفات في أشياء توجد فتشتبه بها فيوجب ذلك أذبحكم لها بحكم واحد : إنك لا تعدم معارضا بصفات أخر توجب غير الاحكام التي أوجبتم . فاناً نتماً بطلتم حكم التشابه الذي يعارضكم به خصومكم فقد أقررتم أن الاشتباه لا معنى له ولا يوجب حكما ، وليس قول خصومكم فيما أنوا به من ذلك بأولى بالسقوط من قولكم .

مثال ذلك: أن تقولوا: لما أشبه النبيذ الحرفى انه شديد ملذ مسكو وجب له التحريم من أجل ذلك ، فيعارضكم خصومكم فيقولون: لما أشبه النبيذ المسكر العصير فى أنه لا يكفر مستحله وجب له التحليل من أجل ذلك . فان أبطلتم التشبيه الذي أتى به خصومكم فقد أفررتم أن التشبيه لابوجب حكا. وهذا عائد على تشبيه كم الذي شبههم أنتم ولا فرق.

وقال بعضهم: علة تحريم البر بالبر متفاضلا أنه مطموم.

وقال بعضهم: العلة فىذلك أنه مكيل.

وقال بمضهم: العلة في ذلك أنه مدخر.

قال أبو محمد: وكل واحدة من هذه الطوائف مبطلة لما عتبه الا خرى، فكلهم قد اتفق على ابطاله التعليل بلا خلاف بينهم ، فليس ما أثبتت هذه الطائفة من التعليل بأثبت مما أثبتته الاخرى ، ولا بهض هذه العلل أولى بالسقوط من سائرها ، بل كلها دعوى زائفة ساقطة لا برهان عليها ، وهكذا جميع عللهم .

وليت شعرى اكيف يسهل على من يخاف سؤال الله تعالى يوم القيامة أن يأتى بعلة لم يجدها قط لا لله تعالى ولا لرسوله صلى الله عليه وسلم فيثبها في الدين ا فاما ينسبها الى الله تعالى فيكذب عليه ، أو الى رسوله عليه السلام فيقوله ما لم يقل ، أو لا ينسب ذلك الى الله تعالى ولا الى رسوله عليه السلام

فيحصل فى أن يحدث دينا من عند نفسه ، ولا بد من احــداها ، وها خطتا خسف ، نموذ بالله منهما ، وبالله تعالى التوفيق .

قال أبو محمد: ومنهم طوائف بمنعون من تخصيص العلل ، ثم يجعلون علة الربا في التمر بالرطب مخصوصة بحديث العرايا ، فيقرون أن النص أبطل علمهم، ولوكانت حقا ما أبطلها ، لان الحق لا يبطل الحق ، وكذلك لا يمكن أن يبطل حديث صحيح حديثا صحيحا إلا على سبيل النسخ فقط، وأما على معنى أن لا يقبل فلا سبيل الى ذلك البتة . والحق لا يكذب بعضه بعضاً أبدا .

قال أبو محمد: وقد سألهم من سلف من أصحابنا فقالوا: لوكانت العاة التي تدعون في الشرائع موجبة لما ادعيتم من تحليل أو تحريم لكانت غمير مختلفة أبداً ، كما أن العلل العقلية لاتختلف أبداً

مثال ذلك : أن الشدة والاسكار لوكانا علة لتحريم الحمر للكانت الحمر حراما مذ خلقها الله تعالى ما خلر لم ترل مذ خلقها الله تعالى شديدة مسكرة ، وقد كانت حلا في الاسلام سنين ، وهي على الصفة التي هي الآن لم تبدل ، ولاحدث لها حال لم تكن قبل ذلك . فبطل بهذا أن تكون الشدة علة التحريم كا أن البارى تعالى جمل النارية علة الاحراق وتصعيد الرطوبات ، فلا ترال كذلك أبداً ، عاشا ماخص عز وجل منها من فار ابراهيم الخليل عليه السلام ، ولم ترل كذلك مذ خلقها تعالى حتى في جهنم ، أعاذنا الله تمالى منها ، قال الله تعالى منها ، قال الله تعالى . (كما نضجت جلوده بدلناه جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب) .

قال أبو محمد: فتفسخوا تحتهذا السؤال وتضوروا منه (١)، لانه صحيح لانخرج منه البتة.

فقال بمضهم: إنما تكون العلة عله اذا جعلها الله تعالى علة .

<sup>(</sup>۱) « تفسخوا > بالخاء المعجمة كيقال : تفسخ تحت الحمل الثقيل اذا لم يطقه و « تضوروا » بالضاد المعجمة ، والتضور التلوى والصياح من جوع أوضرب أوقير ذلك ، والمراد بكامة المؤاف واضح .

قال أبو محمد: وهذا ترك منهم لقولهم في العلل جملة ، وترك منهم للقياس، ورجوع الى النص ، وإذ قد رجعوا الى هذا ، فلم يبق بيننا و بينهم إلا تسميتهم الحكم علة فقط ، فلو قالوا لا يجب الحركم إلا اذا نصه الله عز وجل لوافقونا البتة ، ولكنهم تعلقوا باسم العلة ، لانه مشترك ، ليرجعوا من قريب الى تخليطهم ، وليتعدوا النص الى مالانص فيه ، وهدذا مالا يسوغونه (١) . وبالله تعالى النوفيق\*

وقال بمضهم: هذا خبر الواحد هو حجة في إيجاب العمل، وليس حجة في إيجاب الملم ، فلا تنكروا علينا كون الشي علة فى مكان، وغير علة فى مكان آخر . فيقال له وبالله تعالى النوفيق: هذا تمويه منكم ، لاتتخلصون به مما ألومناكم إياه، لا ننالم ننكر نحن عليكم أن يكون الشي عجة في مكانه وبابه ، وغير حجة فيما ليس بمكانه ولا بابه ، وإنما أ نكرنا عليكم أن يكون ما ادعيتموه علة حجة موجبة للحكم في بمض مكاما وبابها بغير نص ، وغير حجة في سائر بابها و بعض أماكنها من غير نص أيضا . فهذا الذي أ نكرنا عليكم لا ماسواه .وأما خبر الواحد المسند من طريق العدول فهو حجة في إيجاب العمل أبدا اذا كان عن الذي صلى الله عليه وسـلم عند جميعنا ، ثم اختلفنا ، فقالت طائفة منهم : ومنه مالا يضطر الى العلم فهو غير موجب للعلم أبدا ، وما كان منه يضطر الى العلم باسباب معروفة فيه فهو موجب للعلم أبدا .وقالت طائفة : هوموجب للعلم أبدا اذاكان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. فبطل تشبيهم للعلة بالخبر. قال أبو محمد: واحتج عليهم من سلف من أصحابنا فقالوا: ما تقولون في انسان قال في حياته أو عند موته: أعتقوا عبدى ميمونا لأنه أسود، وله عبيد سود كثير: أتعتقونهم لعلة السواد الجامعة لهم والتي جملها علة في عتق ميمون ،قياسا على ميمون ? أم لاتعتقون منهم أحداً طاشا ميمون وحده ?

<sup>(</sup>١) بفتح الواو المبددة بالبناء لما لم يسم فاعله، أى لانسوغه لهم .

فان قلم : نمتقهم ، نقضتم فتاويكم وخالفتم الاجماع ، وان قلم : لا نمتقهم ، تركتم القول باجراء الملل وبالقياس وعدتم الى قولنا .

قال أبو محمد: وهذا إلزام صحيح ، ونحرف نزيده بيانا فنقول وبالله تمالى التوفيق:

إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لامراء سراياه: « إذ نزلتم بأهل حصن أو مدينة فأرادوا أن تنزلوهم على حكم الله تعالى فلا تفعلوا ، فانكم لا تدرون أتوافقون حكم الله تعالى فبهم أم لا ، ولكن أنزلوهم على حكمكم ، ثم اقضوا فيهم ماشتنم ، فاذا سألوكم أن تمطوهم ذمة الله عز وجل وذمة رسوله صلى الله عليه وسلم ، فلا تعطوهم ذمة الله ولا ذمة رسوله صلى الله عليه وسلم ولكن أعطوهم ذمتكم فأن تخفروا ذمتكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة رسوله ، أو كلاماهذا معناه (١) . فهذا نص جلى منرسول الله صلى الله عليه وسلم على أن الاقدام على نسبة شي الى الله تمالى بغير يقين لا يحل ، وأن نسبة ذلك الى الانسان أهون ، وإن كان كلذلك باطلا ، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِنْ كَذَبًا عَلَى لَيْسَ كَكَذَبُ عَلَى أَحَدُ ﴾ فلو جاز أن يقال بالقياس وبالملل لـكان الاقدام به على كلام الناس وأحكامهم أولى من الاقدام به على الله عز وجل ورسوله عليه السلام ، فلما اتفقوا على أن من قال: أعتقوا عبدى سالمًا لأنه أسود، وله عبيد سود - : أنه لايمنق غير سالم وحده الذي نص عليه ، اثقاء أن يعتق من لم يأمر بعتقه ، وخوفا من تبديل أمر الموصى وكلامه قان الاولى بهم أن يتقوا الله عز وجل في قوله عليه السلام في النهي عن الذبح بالسن: « فأنه عظم » وفي أمره صلى الله عليه وسلم جرق السمن اذا مات فيه

<sup>(</sup>۱) نقله المؤلف بالمنى ، وهو حديث صحيح رواه • سلم (ج ۲ ص٤٦) من حديث سلمان ابن بريدة عن أبيه • ونسبه فى المنتى أيضا لاحمد وابن ماجه والترمذى . وانظر نيل الاوطار (ج ۸ ص ٥١) الطبعة المنبرية •

الفأر فلا يتعدوا ذلك الى كل عظم ، وكل زيت، وكل دهن ، وكل كلب ، وكل سنور . وفى أمره عليه السلام البائل فى الماء الراكد الذى لا يجرى أذلا يتوضأ منه ولا يغتسل ، فلا يتعدوه الى المحدث فى الماء ، ولا الى مالم يبل فيه أصلا فان الاوجب عليهم أن لا ينسبوا الى الله تعالى ولا الى رسوله صلى الله عليه وسلم تعليلا لم ينصا عليه ، وأحكاما لم يأذنا بها ولا ذكراها أصلا ، ولا فى كلامهما ما يوجبهما البتة : ولكنهم انقوا أن ينسبوا الى الناس مالا يقولون ، ولم يتقوا أن ينسبوا الى الناس مالا يقولون ، ولم يتقوا أن ينسبوا الى الله عليه وسلم ما لم يقولا .

وقد شغب بعضهم في هذا السؤال بأن قال كنا نمتق سائر عبيده السودان لو أن الموصى يقول لنا بعقب قوله : اعتقوا عبدى سالماً لأنه أسود واعتبروا \_: فكنا حينئذ نمتق كل عبد له أسود .

قال ابو محمد: وهذا الجواب فاسد من وجهين (أحدها) أنه حتى لو قال ذلك ماجاز أن يعتق كل عبد له أسود ، لأنه ايس قوله (اعتبروا» أولى بأن يكون معناه (واعتبروا بحالى التي أنا فيها فبادروا الى طاعة ربكم ولا تخالفواوصيتي ».

وأيضا: فيلزم من أجاب بهذا الجواب الفاسد أن لايقيس على شي من الا حكام إلا حتى يكون الى جنب كل حديث فيه حكم أو كل آية فيها حكم واعتبروا واعتبروا » وهدذا غير موجود في شي من الا حكام ولا في الحديث ولا في صلة شي من الا بيات. فبطل القياس جملة بنص قول هذا المجيب. ولله تعالى الحمد.

قال أبو محمد: والسؤال باق بحسبه عليهم، ونزيدهم فيه فنقول: حتى لو قال « فاعتبروا » ثم لما كان بهاراً آخر قال: اذبحوا كبشى الفلاني لانه أعرج وله كباش عرج، أيذبحون كل كبش له أعرج، من أجل قوله بالامس في أم عتق عبده « واعتبروا » ؟ أم لا يقدمون على ذلك إلا حتى يكرر عند وصيته به « واعتبروا » مرة واحدة ، خرقوا الاجاع ، وهذا أمر لا يقولونه ، ولو قالوه لكانوا حا كمين بلا دليل، ومدعين بلا برهان ، وإن لم يقولوا بذلك فقد تركوا القياس جملة ، ولؤمهم طلب هذه اللفظة الى جنب كل آية وحديث ، وهذا لا يجدونه أبداً .

قال أبو محمد: وقد قال بعضهم فى جواب هـذا السؤال – إذ تتبعنا عليهم إدخالهم فى أحكام الله تعالى وحكم رسوله صلى الله عايه وسـلم مالم يأت به نص لـكن تعليلا منهم وقياساً ، نم يتحرون تجنب مثل هـذا فى أقوال أبى حنيفة ومائك والشافعى، فلا يتعدون نصوص أقوالهم، فقالوا \_: خطاب الا دميين قد يكون فاسداً ولا حكمة فيه ، وخطاب الله تعالى حكمة .

قال أبو محمد: وهذا تمويه لاينفك به من السؤال المذكور ، ويقال له : أى فساد فى خطاب امرى موصى ماله بما أباحه له الله تعالى والرسول عليه السلام وإجاع الأمه ، ولم يعتد الى مكروه ، فلو جاز أن لايحمل كلامه على موجبه ومفهومه خوف فساده ، لما جاز تنفيذ تلك الوصية جمة خوف فسادها، فلما اتفقوا معنا على تجويز تلك الوصية وحملها على ظاهرها ، صبح أبها حق ، وبطل تمويه من رام الفرق بين ماساً لناهج عنه ، من حملهم كلام الناس على ظاهره ومفهومه ، وحملهم كلام ربهم تعالى على الكهانات بالدعاوى والظنون وماليس فيه و لا مفهوما منه ، وقانا لهم : فلم غلبتم مالا يؤمن فساده ومالا حكمة فيه - من أقوال أبى حنيفة المتخاذلة ، وأقوال مالك المتناقضة ، وأقوال الشافعي المتمارضة - على المضمون فيه الحكمة من كلام الله تعالى وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم ? حتى صرتم لا تأخذون من النصوص إلا ماوافق رسوله صلى الله عليه وسلم ؟ حتى صرتم لا تأخذون من النصوص إلا ماوافق كلام أحد المذكورين ، ولا تزالون تتحيلون فى إبطال حكم ما خالف قولهم من ان والسنة بأنواع الحيل الباردة الغثة ؟ ! والسؤال بمدلم لازم، لا انه كاك

عنه أصلا. وبالله تعالى التوفيق \*

ومما احتج به عليهم أصحابنا في إبطال العلل والقياس بهي الله تعالى الناس عن سؤالهم النبي صلى الله عليه وسلم ، وأمرهم بالاقتصار على مايفهمون مما يأمرهم به فقط ، فلو كان المراد من النص غير ما سمع منه لكان السؤال طم لازما ، ليتبينوا ويتعلموا ، فلما منعوا من السؤال أيقنا أنهم إنما لرمهم ما أعلموا به فقط .

قال ابو محمد: وهذا الكذب بهينه، لأن نص الآية بكذبهذا القائل في قوله تعالى بعقب النهى عن السؤال: (قد سألها قوم من قبلكم تم أصبحوا بها كافربن) وبين ذلك طلحة رضى الله عنه فى قوله: «كنا نهينا أن نسأل النبى صلى الله عليه وسلم عن شيء فكان يعجبنا أن يأبى الرجل العاقل من أهل البادية فيسأله ونسمع » وقال النواس بن سمعان: « آقت بالمدينة سنة لا أهاجر \_ يريد لا أبايع على الهجرة \_ لا ننا كنا اذا هاجر أحدنا لم يجز له أن يسأل النبى صلى الله عليه وسلم عن شيء أو كلاماً هذا معناه . وقدقال النبى صلى الله عليه وسلم : «أعظم الناس جرما فى الاسلام من سأل عن شيء النبى صلى الله عليه وسلم : «أعظم الناس جرما فى الاسلام من سأل عن شيء فأعا هلك من كان قبلكم بكثرة مسائلهم واختلاقهم على أنبيائهم ، ولكن اذا فاعا هلك من كان قبلكم بكثرة مسائلهم واختلاقهم على أنبيائهم ، ولكن اذا المعترض هذا المعترض \*

#### وفصل کھ

قال أبو محمد: ونحن موردون \_ إن شاء الله تعالى \_ مافى القرآن مرف النهي عن القول بالملل في أحكام الله عز وجـل وشرائعه، فـكتاب الله تعالى

هو الحق الذي يقذف بالحق على الباطل فيدمغه فاذا هوزاهق، ومن أبى ذلك ختمنا له الآية، وهو قوله تعالى: ( ولسكم الويل مما تصفون)

قال أبو محمد : قال الله تعالى : (وليقول الذين في قلومهم مرض والكافرون ماذا أراد الله مهذا مثلا كذلك يضل الله من يشاء وبهدى من يشاء) فأخبر تعالى أن البحث عن علة مراده تعالى ضلال ، لا به لا بد من هذا ، أو من أن تكون الآية نهياً عن البحث عن المهنى المراد ، وهذا خطأ لا يقوله مسلم ، بل البحث عن المهنى الذي أراده الله تعالى فرض على كل طالب علم ، وعلى كل مسلم فيما يخصه ، فصح القول الثانى ضرورة ولابد .

وقال تعالى: ( فمال لما يريد ) وقال تعالى: (لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون) قال أبو محمد: وهذه كافية فى النهى عن التعليل جملة ، فالمعلل بعد هذا عاص لله عز وجل. وبالله نعوذ من الخذلان.

وقال تمالى: (ولا تقربا هــذه الشجرة فتكونا من الظالمين فوسوس لهما الشيطان ليبدى لهما ما وورى عنهمامن سوآتهما وقال مانها كا ربكا عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين وقاسمهما إلى لـكما لمن الناصحين فدلاهما بغرور فلما ذاقاالشجرة بدت لهما سوآتها وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنه وناداهما ربهما ألم أنهكما عن تلهكا الشجرة وأقل لـكما إن الشيطان لـكما عدومبين قالا ربناظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاصرين.)

قال أبو محمد: وقال الله تعالى حاكيا عن ابليس إذعصى وأبى عن السجود أنه قال: (أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين)

فصح أن خطأ آدم عليه السلام إنما كان من وجهين: أحدها: تركه حمل مهى ربه تعالى على الوجوب، والثانى قبوله قول ابليس إن جى الله عن الشجرة إنما هو لعلة كذا، فصح بقينا بهذا النص البين أن تعليل أو امر الله تعالى معمية،

وأن أول ما عصى الله تعالى به فى عالمنا هذا فالقياس ، وهو قياس إبليس على أن السجود لآدم ساقط عنه ، لانه خير منه ، إذ إبليس من فار وآدم من طين ، ثم بالتعليل اللاوامر كما ذكرفا ، وصح أن أول من قاس فى الدين وعلل فى الشرائع فابليس . فصح أن القياس وتعليل الاحكام دين ابليس ، وأنه مخالف لدين الله تعالى \_ نعم \_ ولرضاه . ونحن نبرأ الى الله تعالى من القياس فى الدبن ، ومن إثبات علة لشى من الشريعة . وبالله تعالى التوفيق .

وقال الله عز وجــل ما كيا عن قوم من أهــل الاستخفاف أنهم قالوا اذ أمروا بالصدقة (أنطعم من لو يشاء الله أطعمه). (١)

قال أبو محمـد: فهذا إنـكار منه تعالى للتعليل ، لانهم قالوا: لو أراد الله تعالى إطعام هؤلاء لاطعمهم دون أن بكافنا نحن إطعامهم ، وهذا نص لاخفاء به ، على أنه لا يجوز تعليل شي من أوامره ، وإنما يلزم فيها الانقياد فقط وقبولها على ظاهرها .

وقال تعالى: ( فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم فهم ظلموا فرمت عليهم ، ونحن نظلم فلم تحرم علينا الطيبات التي أحلت لنا . وقال عليه السلام اننا : ه سنركب سنن أهل الكتاب لو دخلوا جحر ضب لدخلناه ، فصح أننا ظلمنا كظلمهم ، ولم يحرم علينا ماحرم عليهم ، فبطل التعليل جملة ، إذ لوكان ظلمهم علة التحريم لوجب أن يكون ظلمنا علة فينا لمثل ذلك ، فلما لم يكن هذا كذلك ، علمنا أن الله تعالى جعل ظلمهم سببالا أن حرم عليهم ماحرم ، ولم يجعل ظلمنا سببا لا "ن يحرم علينا مثل ذلك ، فصح أنه يفعل مايشاء في مكان ما ، من أجل شي ما ، ولا يفعل ذلك الفعل في مكان آخر ، من أجل مثل ذلك الشي بعينه . وهذا بطلان ما ادعاه خصومنا من العلل والقياس نصا .

<sup>(</sup>١) في الاصل «لاطعمه» بزيادة اللام وهو خطأ مخالف للتلاوة .

وقال تمال لموسى عليه السلام: ( اخلع نعليك إنك بالوادى المقدس طوى) فكان كون موسى عليه السلام بالوادى المقدس سبباً لخلع نعليه، ونحن نكون بذلك الوادى، وبكل مكان مقدس كحكة والمدينة وبيت المقدس، ولا يلزمنا خلع نعالنا، ولو كان دخول الوادى المقدس، المخلع للزمنا ذلك.

وقال تمالى: (وأما الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلا)
قال أبو محمد: هذه آية كافية أنه لابحل التعليل فى شي من الدين ، ولا
أن يقول قائل: لم حرم هذا وأحل هذا ? فقد صح قولنا: إن قول القائل:
حرم البر بالبر لانه مكيل ، أو أنه مدخر ، أو أنه مأ كول -: بدعة نعوذ بالله منها \*

### و فصل ک

قال ابو محمد: ونحن نورد \_ إن شاء الله تعالى \_ طرفا يسيراً من تناقضهم في التعليل ، لندل بذلك على فساد مذهبهم ، وإلا فتناقضهم لو تتبع لدخل في ازيد من الف ورقة ، ولمل الله تعالى يعيننا على تقصى ذلك في كتاب (الاعراب) إن شاءالله تعالى.

فن ذلك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ه لعن الله اليهود، حرمت عليهم الشحوم فباءوها فأكلوا أنمانها ، ف كان يلزمهم ان يجعلوا ماحرم أكله محرما بيعه ، لكنهم لم يفعلوا ذلك ، بل كثير منهم يبيحون بيع الربول (١) ولاخلاف أن أكل الحيوان حيا كما هو محرم ، ولا خلاف في جواز سعم أكثره .

وكذلك فعلوا في قوله عليه السلام في الاستحاضة « فانه عرق» فكان يلزمهم أن يجعلوا كل عرق يسيل من الجسد في مثل حكم المستحاضة ، كما جعلوا

<sup>(</sup>١) كذا فالاصل

الميمان في الزيت علة لشحريمه إن مات فيه فأر قياساً على السمن ، لكنهم تناقضوا في ذلك ؛ وهذا اجماع منهم على ترك الحكم بالعلل والقياس ،وهكذا يكون الباطل مرة مصحوبا ، ومرة متروكا . وصح قولنا : ان ما كانسببا في مكان نص عليه لحه كم ما فلا يكون سببا في مكان آخر لم ينص عليه لمثل ذلك الحه كم .

فقالوا: معنى التمليل هو إجراء صفة الاصل في فروعه .

قال أبو محمد: وهذا قول فاسد ، لان جميع أحكام الشريعة كلها أصول ، فان كانوا عنوا بذلك أن الصلاة جملة أصل جامع ، ثم النوازل فيها فروع \_ : فهذا سوء عبارة ، لان اسم الصلاة يقع على عملها كله ، فتلك النوازل إنما هي أجزاء من الصلاة ، ولا تسمى أجزاء الشي فروعا له ، لان الفرع غير الاصل ، والاجزاء ليست غير الكل ، فبطل ما موهوا به من تقسيمهم الشريعة على فروع وأصول ، وصح أن جميع أحكام الشريعة كلما سواء وأصول ، لا يوجد شي منها إلا عن قرآن أو عن الرسول صلى الله عليه وسلم أو عن اجماع .

ونص تمالى على أن لايقرب المشركون المسجد الحرام ، فقال بعضهم :
إن علة ذلك تظهير المسجد الحرام منهم ، فأجروا ذلك فى كل مسجد ، فكان يلزمهم \_ إذ ازم الحج الى مكة \_ أن يلزم الى المدينة ، لان مسجد المدينة والمدينة عند القائلين بما ذكر فا أفضل من مسجد مكة ومن مكة ، وهذا إن طردوا فيه اصولهم كفروا ، فان ادعوا الاجماع المانع لهم من ذلك قيل لهم : لاعليكم ! قيسوا إيجاب جزاء الصيد بالمدينة وحرمها ، على ايجابه فى مكة وحرمها فقد قال بذلك بعض النابعين من الأئمة ، وقيسوا الجزاء فيما حرم قطعه من شجر الحرم على الجزاء فيما حرم صيده من صيد الحرم ، فان لم يفعلوا فقد تناقضوا وتركوا إجراء العلل ، وتركوا القياس ، وتركوا أن يتمدوا النص ولو فعلوا هذا فى كل مسائلهم لاهتدوا ولنجوا من ضلال القياس وفتنته ،

وقالوا: إن علة الحدود الوجر والردع.

قال أبو محمد: كذبوا فى ذلك ، اذ لوكان ذلك لما جاز العقو فى قتل النفس، ولم يجز العفو فى الزنا بالامة وفى السرقة ، ولوكان ذلك لما كانت السرقة أولى بوجوب حد محدود فيها من الفصب ، ولا كانت الحر أولى بذلك من لحم الحنزير ومن الربا ، ولاكان القذف بالزنا أولى بذلك من القذف بالكفر أوبترك الصلاة ، ولا كان الزنا بذلك أولى من ترك الصلاة . فظهر كذب دعواهم فى ذلك . والحمد لله رب العالمين \*

وقالوا: ان علة القصر في الصلاة في السفر إنما هي المشقة ، فلذلك حدت بيوم ويومين وثلاثة ايام ، على اختلافهم في ذلك

قال أبو محمد: وهذا أمركان ينبغى لاهل التقوى أن لا عروه على خواطرهما فكيف أن يحلوا به ويحرموا ، ويتركوا له قول ربهم تعالى 13 فأول ذلك الكذب البحت أن أصل القصر المشقة ! ولوكان ذلك لكان المربض المدنف المنبت العلة ، كالمبطون والذي به نافض الحي والموم (١) والسل، عن تنقل عليه الكلمة يسمعها ويصعب عليه رد الجواب بكلمة فما فوقها \_ : أولى بالقصر ، لعظيم مشقة الصلاة عليه . وتكلف القراءة فيها والايماء والتشهد ، وصرف ذهنه اليها \_: من المراكب في عمارية ومعه مائة عبد يتمشى في أيام الربيم على ضياعه ، من روضة الى نهر ، ومن نهر الى صيد ، ومن صيد الى نزهة ، ومن كل منظر بديم الى منظر حسن ، ينزل اذا شاء ، ويرحل اذا شاء إلا أنه في ذلك قاصد مسافة أكثر من ثلاثة ايام من وطنه ، وهدذا مالا محيل على صبى له أدنى فهم ، فكيف على من يتماطى التحريم والتحليل ، ويستدرك على صبى له أدنى فهم ، فكيف على من يتماطى التحريم والتحليل ، ويستدرك على

<sup>(</sup>۱) بغیم المیم الاولی ، والکارة عربیة وردت فی شعر ذی الرمة ، ومعناها البرسام — به کسر الباء وهو علة بهذی بها — وقیل : مع الحمی ، وقیل : أشد الجدری ، وانظر شرح القاموس ( ج ۸ ص ۱۹۹ و ج ۹ ص ۷۰)

ربه تعالى أشياء لم يذكرهاربه تعالى ولا رسوله صلى الله عليــه وسلم ?! إن هذا لهو الضلال المبين.

هذا والمريض والمسافرقد سوى الله عز وجل بينهما في الفطر في رمضان، وفى اباحـة التيمم ، فهلا ساوى القياسون المعللون بينهما فى قصر الصلاة ، الذى المريض أحوج اليه من المسافر، لا نه أكثر مشقة منه، وأحوج الى الراحة؟!

ثم هبك لوصح ماقالوه أن العلة في قصر الصلاة مشقة السفر، وأعوذ بالله من ذلك ، فأى تمام للمشقة في نمانية وأربعين ميلا في سهل وأمن وظلال أشجار، وفى أيام الربيع فى آذار وفى نيسان ، ولفارس مريح قوى \_ : على سبعة وأربعين ميلا في أوعار وشمار (١) ، وفي حمارة القيظفي تموز ، وفي خوف شديد، لراجل مكدود كبرير السن ضعيف الجسم ?! فأباحوا للفارس الذي ذكرنا أن يفطرفي رمضان ويقصر الصلاة ،ومنعوا الراجل المكدود في الوعر والحر من ذلك ، وقالوا: لابد له من الصيام والاتمام. أفترى الميل الواحـــد هو الذي حصلت فيه المشقة ? 1 أو ترى نصف اليوم الذي به تمت النلانة هو الذي حصلت فيه المشقة دون اليومين ونصف يوم ?! هذا لا يحتمل مثله إلا من الله تعالى ، الذي لا يسئل عمايفهل ، وأما يحن فنسئل ، أو من رسوله صلى الله عليه وسلم المبين مراد ربه تعالى . ثم لم يكفهم إلا أن ادعوا على العقل هذا البهتان ، لانهم عند أنفسهم أهل الحكم في الشريمة بما توجبه عقوطم. وقد موه بعضهم بأنه إنما تعلق في ذلك بالحديث عن النبي صلى الله عليه

وسلم « لاتسافر امرأة يوما وليلة إلا مع ذي عرم »

قال أبو محمد: ان احتجاجهم بهذا الحديث في إيجاب الفطر والقصر ، لقريب من تحديدهم المذكور ، فليت شعرى ! أىشى في منع المرأة من السفر

<sup>(</sup>١) الشمار \_ بفتح الشين الممجمة وتخفيف العين المهملة \_ الشجر المنتف

يوما وايلة مما يوجب القصرف يوم وليلة ? ومشى يوم وليلة يختلف ؟ ! فنى أيام كانون الاول لا يمكل الراجل ثلاثين ميلا الى الليل ، وفى أيام صدر حزيران وفى طيب الهواء وطول الايام والشمس فى آخر الجوزاء وأول السرطان \_ يمكل أربعين ميلا ، والركبان كذلك ، والسير يختلف ، فمن أين لهم أن يحدوا اليوم والليلة بأربعة برد ? وقد علمنا أن بين مشى شيخ ضعيف وحمار أعرج ، وبين مشى المساكر ، وبين مشى الرفاق ، وبين مشى المسافر الراكب دابة مطيقة ، وبين مشى المسافر الراكب دابة مطيقة ، وبين مشى المساخر ، وأعظم التباين، فكيف يستجيز ذو لبأن يحدما يقصر فيه ويفطر بثلاثة أيام ، أو باليوم التام ! ؟ ولا خلاف أن ما تمشيه العساكر فى أربعة أيام فى الشتاء عشيه البريد فى يوم واحد فى آخر الربيع وأول الصيف ، وهذا معروف بالمشاهدة .

وأيضا: فإن ذلك الحديث قد جاء بألفاظ شتى ، فنى بعضها: «أكثر من ثلاثة أيام » وفى بعضها « ليلتين » وفى بعضها : «يوم وليلة » وفى بعضها «يوم» وفى بعضها « بريد » وفى بعضها « لاتسافر » على الاطلاق دون تحديد شي أصلا. فبطل احتجاجهم به .

فان تعلقوا بابن همر وابن عباس ، فقد خالفهم ابن مسمود وعائشة ودحية بن خليفة وشر حبيل بن السمط وغيرهم من الصحابة ، نمم ، وابن عمر نفسه ، فقد صح عنه القصرفي الاميال اليسيرة جداً ، وفي الميل ، وفي سفر ساعة (١) وعللوا الشفعة في الارضين والحكم على الشربك يعتق شقصه في العبد والأمة بعتق الباقى : بأن ذلك للضرر بالشربك .

<sup>(</sup>۱) اختلفت الرواية عن ابن عمر في مسافة القصر كاقال المؤلف و قال ابن حجر في الفتح (ج ۲ ص ۳۸۳) < روى ابن ابني شيبة عن وكيع عن مسعر عن محارب سمعت ابن عمر يقول انبي لاسافر الساعة من النهار فأقصر وقال الثورى سمعت جبلة بن سعيم سمعت ابن عمر يقول يقول الو خرجت ميلا قصرت الصلاة واسنادكل منهما صحيح.

وتناقضوا فى ذلك فى قولهم: لاشفعة فى الجوهر ولا فى العبيد ولا فى الحيوان ولا فى الثياب ولا فى السيوف، وقد علم كل ذى عقل أن الضرر فى ذلك بالشركة وانتقال الملك بالصدقة أو البيع أعظم من الضرر فى الارضين. فهلا قاسوا ههذا كما قاس المالكيون الشفعة فى التين والرطب على الشفعة فى الارضين خوف الضرر الداخل على الشريك ?

وهلا قاسوا هبة الشريك على بيمه ? فيقولوا. شريكهاً ولى بالهبة لئلا يدخل عليه ضرر ؟

فازقالوا: لم يردأن يهبه ، قيل لهم: وكذلك لم يردأن يبيع منه.

فان رجمواالى النصفقد اهتدوا ، ولرمهم أن لا يقيسوا أصلا ، ولا يتعدوا حدود الله فى النصوص ، ولا يقيسوا الشفعه فى التين والنمار دون سائر العروض \_ على وجوبها فى الارضين والاشجار عندهم .

وهلا قاسوا من حبس شقصا له فى أرض مشارعة عـلى من أعتق شقصا له فى عبد ، لاجتماعهما فى الضرر ? ولكن هكذا يفضح الباطل أهله! وكذلك يكون تناقض أهله!

وهلاقاسوا المعسر يمنق شقصه على الموسريمتق شقصه ، لان الضرر فى ذلك واحد ، وهم يقيسون عليه كل من أتلف شيئًا فيوجبون عليه فيما عدا المكيلات والموزونات القيمة لا المثل ? قالوا : نفصل ذلك قياسا على تقويم الشقص على الممتق ، فهلا قوموا على المعسر اذا أعتق كا يقومون عليه فيما أتلف ويتبعه به دينا ؟ ا .

قال أبو مخمد: وفيما ذكر ما كفاية ، وقلما تخملو للمم مسألة من مثل ما ذكر ما. وبالله تعالى التوفيق.

وقال بعض حذاقهم :قد تكون علة الخصم علة لخصمه عليه فى ابطال قوله. مثال ذلك : أن يقول الحنني والمالكي : لما كان الوقوف بعرفة لايصح

إلا بمعنى آخر يقترن اليه وهو الاحرام، وجب أن لا يصح الاعتكاف إلا بمعنى آخر يقترن اليه وهو الصيام. فيقول الشافعي: لما كان الوقوف بعرفة لا يقتضى الصيام وجب أن يكون الاعتكاف لا يفتقر الى الصيام. وعلمهم كلهم فيما ذكروا: أن الوقوف بعرفة والاعتكاف لبث وإقامة في موضع مخصوص!!

قال أبو محمد: ومثل هذا لا يعجز أن يأتى به من استجاز الهذيان فى حال صحته من البرسام ! ولو تتبعنا ترجيحاتهم العلل لاوردنا من ذلك مضاحك تغنى عن كل ملهى ! ! وحسبنا الله و نعم الوكيل .

ومن تأمل كتب متأخريهم ومناظراتهم ، وتكافهم اخراج العلل لكل حكم مختلف فيه أو مجتمع عليه فى الشريعة ، كان فيه نصيعرفونه أو لم يعرفوا فيه نصا\_: رأى كلاما لا يأتى عثله سالم الدماغ أصلا ، إلا ان يكون سالكا سبيل المجون والسخافة ! ا و نعوذ بالله من الخذلان .

#### ﴿ فصل ﴾

قال ابو محمد: وقالوا: الحسكيم بيننا لايفعل إلا لعلة صحيحة ، و السفيه هوالذي يفعل لالعلة. فقاسوا ربهم تعالى على أنفسهم ، وقالوا: إن الله تعالى لايفعل شيئا إلا لمصالح عباده. وراموا بذلك اثبات العلل في الديانات.

قال أبو محمد: وتكاد هذه القضية الفاسدة \_ التي جعلوها عمدة لمذهبهم وعقدة تنحل عنهافتاويهم\_: تكون أصلا لكل كفر في الارض.

وأما على التحقيق فهى أصل لقول الدهرية الذين جعلوها برهامهم فى ابطال الخالق، لما رأوا الامور لا تجرى على المعهود فيما يحسن فى عقولهم، وأنه لابد من علة للمفعولات، وإذ لابد من علة فلا بد لتلك العلة من علة، وهكذا أبداً حتى يوجبواكون أشياء لا أوائل لها.

وهي ايضا أصل لقول من قال: إن الفاعل للمالم إنما هو النفس ، واما

الله تمالى فيجل عن ان يحدث هذه الاقذار في العالم ، وهذا الظلم الظاهر من استطالة بعض الحيوان على بعض .

وهى ايضا أصل لقول من قال: إن العالم لم يزل وخالقه تعالى لم يزل ، لانهم جملوا علة الخلق وجوده (١) لم يزل ، فخلقه لم يزل .

وهى ايضا أصل لقول من قال بأن العالم له خالقان ، من المنانية والديصانية ، لانهم قالوا: تعالى الله عن أن يفعل شيئا من غير الحكمة ولغير مصالح عباده، فصح بذلك عندهم أن خالق السفه والشر ومضار العباد خالق آخر ، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا .

وهى ايضا أصدل لقول من قال بالتناسخ ، لانهم قالوا : محال أن يعذب الحسيم من لم يذنب ، وأن يفعل شيئا إلا لعلة ، ومحال أن يعذب أقواما ليعظ آخرين ، أو ليجازى بذلك آخرين ، أو ليجازيم بذلك ، وهو قادرعلى الحجازاة بلا أذى ، فكل هذا عبث فيا بيننا ، فلما رأيناه تعالى يعذب الأطفال بالجدرى والقروح والجوع ، ويساط بعض الحيوان على بعض - : علمنا أن ذلك لذنوب تقدمت لا نفس ذلك الحيوان وأولئك الصبيان ، وأنهم قد كانوا كاسا بالفين عصاة قبل أن تنسخ أرواحهم فى أجسام الصبيان والحيوان وهى أيضا أصل لقول من أبطل النبوات ، كالبراهمة ومن اتبعها ، فانهم قالوا:

ليس من الحـكمة أن يدهث الله تمالى نبيا الى من يدرى أنه لايؤمن به .
قال أبو محمد: ثم حسدتهم المعتزلة على هذه القضية 1 فأخرجوا عن حكم
الله تمالى وعن خلقه وقدرته جميع أفعال العباد ، فضلوا ضلالا بعيداً ، وأثبتوا
خالقين كثيراً غير الله تعالى .

وسلم الله تعالى من هذه البلية أهل الاثبات ، فنفس عليهم إبليس اللهين عدو الله السلمة فبغى (٣) لهم الغوائل ، ونصب لهم الحبائل ، ووسوس

<sup>(</sup>١ و ٣)فى نسخة «جوده»وما هنا أصبح (٢) رسم فى الاصل بالالف

لهم القول بالملل في الاحكام ، فوقعوا في القضيه الملمونة التي ذكرنا.

وأصحب الله تمالى عصمته منها أصحاب الظاهر (٢) فتبتوا على الجادة المثلى، وتبرؤا الى الله تمالى من أن يتعقبوا عليه أحكامه ، أو أن يسألوه لم فعل كذا، أوأن يتعدوا حدوده ، أو أن يحرموا غير ما حرم ربهم ، أو أن يوجبوا غير ما أوجب تمالى ، أو أن يحلوا غير ما أحل عز وجل ، ولم يتجاوزوا ما أخبرهم به نبيهم صلى الله عليه وسلم ، فاهتدوا بنور الله التام ، الذى هو العقل ،الذى به تعرف الامور على ما هى عليه ، ويمتاز الحق من الباطل ، ثم بنص القرآن وبيان رسول الله صلى الله عليه وسلم للدين ، إذ لاسبيل الى السلامة فى الا خرة إلا بهذين السبيلين . والحمد الله رب العالمين . وهو المسئول إصحاب الهداية حتى نلقاه على أفضل أحوالنا . آمين

قال ابو محمد وكل هذه المقالات الفاسدة التي ذكر ما قد بينا بطلانها بالبراهين الضرورية في كتا بنا المرسوم بكتاب «الفصل في الملل والنحل» والحمد لله رب العالمين \*

ونقول فى ذلك همنا قولاكافيا، يليق بغرض كتابنا هــذا ان شاء الله تمالى ، فنقول وبالله تمالى التوفيق:

إن أول ضلال هذه المسألة قياسهم الله تمالى على انفسهم فى قولهم: إن الحكيم بيننا لايفعل شيئًا إلالعلة، فوجب أن يكون الحكيم عزوجل كذلك.

قال الو محمد: وهم متفقون على أن القياس هو تشبيه الشي بالشي ، فوجب أنهم مشبهون الله تعالى بأنفسهم، وقد أكذبهم الله تعالى فى ذلك بقوله: (ليس كثله شي ا ولوأن معارضا عارضهم فقال: لما كنا نحن لانفعل إلا لعلة ، وجب ن يكون تعالى بخلافنا ، فوجب انلا يفعل شيئا لعلة \_: لـكان أصوب حكما

وهو خطأ ، لان الفعل يائى . ( ٧ ) يقال :أصحبته الشيء جملته له صاحبا ، كمافي اللسان ، فقو «عصمته» مفعول أول ،و« أصحاب الظاهر» مفعول ثان.

وأشد انباعاً لقوله: (ليس كمثله شي ) وبالله تعالى التوفيق\*

وأيضا: فانهم بهدف القضية الفاضحة قد أدخلوا ربهم تحت الحدود والقوانين، وتحترتب متى خالفها لزمه السفه، تمالى الله عن ذلك علوا كبيراً، وهذا كفر مجرد دون تأويل، ولزمهم إن طردوا هذا الاصل الفاسدان يقولوا: لما وجدنا الفمال منا لا يكون إلا جسما مركباذا ضميروفكرة، وجب أن يكون الفمال الا ول جسما مركباذا ضمير وفكرة، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

قال ابو محمد: فهذا يلزمهم كما ذكرنا

ثم نبين بالبرهان الضرورى بطلان قضيتهم من غير طريق إلزامهم طردها فنقول وبالله تعالى التوفيق:

إن الحـكم منا إغـا صار حكيا لانه انقاد لاوامر ربه تعـالى ولتركه نواهيه ، فهذا هو السبب الموجب على الحـكم منا أن لا يفعل شيئا إلالمنفعة ينتفع بها فى معاده ، أو لمضرة يستدفعها فى معاده . وأما البارى تعالى فلم يزل وحده ولاشى معه ولامر تب قبله ، فلم يكن على الله تعالى رتبة توجب أن يقع الفعل منه على صفة مادون غيرها ، بل فعل مافعل كاشاه ، ولم يفعل مالم يشعل كالم يشأ . فبطل تشبيههم أفعال الحـكم منا بأفعال البارى تعالى .

وأيضا: فانا لم نسم الله تعالى حكيا من طريق الاستدلال أصلا، ولا لائن العقل أوجب أن يسمى تعالى حكيا، واغل سميناه حكيا لانه سمى بذلك نفسه فقط، وهو اسم علم له تعالى لامشتق، ويلزم من سمى ربه تعالى حكيا من طريق الاستدلال، وقد بينا حكيا من طريق الاستدلال، وقد بينا فساد هذه الطريقة وإطلام وضلالها في كتاب « الفصل، فبطلت قضيتهم الفاسدة جملة، وصح أنها دعوة فاسدة منتقضة.

وأما قولهم: إنه تعالى يفعل الاشياء لمصالح عباده، فإن الله تعالى أكذبهم

بقوله: (وننزل من القرآن ماهو شفاه ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين إلا خساراً ) فليت شمرى ! أى مصلحة للظالمين في انزال مالا يزيدهم إلا خساراً ؟ بل ماعليهم في ذلك إلا أعظم الضرر وأشد المفسدة ، ولقد كان أصلح لهم لولم ينزل ، وماأراد الله تعالى بهم مصلحة قط ، ولكنهم من الذين قال تعالى فهم : (ومن يضلل فلن تجد له وليا مرشداً) »

قال أبو محمد: ويقال لهم: ألمصلحة جميم عباده فعل تعالى مافعل ? أم

فان قالوا: لمنفعة جميعهم ، كابروا وأكذبهم العيان ، لان الله تعالى لم يبعث قط موسى عليه السلام لمنفعة فرعون ولا لمصلحته ، ولا بعث محداً صلى الله عليه وسلم لمنفعة أبى جهل ولالمصلحته ، بل لمضرتهما ولفساد آخرتهما ودنياهما ، وهكذا القول فى كل كافر، لولم يبعث تعالى من كذبوه من الانبياء لكان أصلح لدنياهم وآخرتهم .

وأيضا فلاشي في العالم فيه مصلحة لانسان إلا وفيه مضرة لآخر ، فليت شعرى ا ماالذي جعل الصلاح على زيد بفساد عمرو حكمة ؟ وكل من فعل هذا بيننا فهو سفيه ، بل هو أسفه السفهاء ، والله تعالى يفعل كل ذلك وهو أحكم الحكماء ، فيلزمهم على قياسهم الفاسد ، وأصلهم الفاضح ، أن يسفهوا ربهم تعالى ، لانه عز وجل يفعل ماهو سفه بيننا لوفعلناه نحن ، وقد وجدنا من أغرى بين الحيوانات بيننا حتى تتقاتل ، كالديكة والكباش والقبيج (١)، وقتلها لغير أكل إنه غاية السفه ، والبارى تعالى يفعل كل ذلك ، ويقتل الحيوانات لفير أكل إنه غاية السفه ، والبارى تعالى يفعل كل ذلك ، ويقتل الحيوانات لفير أكل إنه غاية السفه ، والبارى تعالى يفعل كل ذلك ،

<sup>(</sup>۱) بفتع القاف واسكان الباء وآخره جيم ، وضبط فى الاصل بتشديدالباء وهو خطأ ، قال فى اللسان «القبح الحجل والقبح الكروان ، معرب، وهو بالفارسية كبح ، لان القاف والجيم لا يجتمعان فى كلة واحدة من كلام العرب

منهما ولا للمقتول ، وهو أحكم الحاكم عباده ، وهذا خلاف الرتبة بيننا . فبطل قولهم: إن الله تعالى لا يفعل شيئا إلا لمصالح عباده ، وصبح بالضرورة أنه يفعل ما يشاء لصلاح ما شاء ، ولفساد ما شاء ، ولنفع من شاء ، ولضر من شاء ، ليس ههنا شي وجب إصلاح من أصلح ، ولا إفساد من أفسد ، ولا هدى من هدى ، ولا إضلال من أضل ، ولا إحسان الى من أحسن اليه ، ولا الاساءة الى من أساء اليه ، لكن فعل ماشاء ، (لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون ) ه من أساء اليه ، لكن فعل ماشاء ، (لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون ) ه وهم دائبا يسألون ربهم : لم فعلت كذا ، كانهم لم يقرؤا هذه الآية النه وذ بالله من الخذلان .

ونجده عزوجل قد حبب بين زوجين حتى أطاعاه ، وحبب بين آخرين حتى عصياه ، واشتغلا بما ها فيه عن الصلاة في أوقاتها، وجدم صالحاوطالحا، وسلم صالحا وطالحا ، وابتلى قوما فكفروا ، وعافى قوما فصبرواوشكروا ، وعافى آخرين فبطروا وكفروا ، وعمر صالحا وطالحا أقصى العمر ، واخترم صالحا وطالحا في حدائة السن ، وجعل عيسى عليه السلام نبيا حين سقوطه من بطنامه ، وآتى يحبى الحركم أصبيا ، وبسط لفرعون أنواع الغرور حتى قال : أنا ربكم الاعلى ، وخلق قوما ألباء فهاء كفاراً ، كالهيومي البهودى ، وأبى ربطة اليعقوبى ، وقوما ألباء فهاء مسلمين ، وقوما بلداء النهودى ، وقوما بلداء مسلمين ، وقوما بلداء النهم ، وهؤلاء أن يرزقهم الفهم ، وهؤلاء أن يمنعهم إياه ،

فان قالوا: لو رزق بلداء الكفار الفهم لكانوا ضرراً على المسلمين ،أريناهم من ذكرنا ممن كان ضرراً عليهم ، فصح تناقضهم ، وأكذبهم البارى جل وعز بقوله : (إنما نملي لهم ليزدادوا إنما ) وبقوله تمالى: (أنما نمدهم به من مال وبنين نسارع لهم في الخيرات ) فأخبر تمالي أنه إنما أملي لهم لضررهم لالنفعهم ولا لمصلحتهم . وكذلك يكذبهما يضا قوله تعالى : (إنما يريد الله أن يعذبهم المسلحتهم . وكذلك يكذبهما يضا قوله تعالى : (إنما يريد الله أن يعذبهم

بها فى الحياة الدنيا وتزهقاً نفسهم وهم كافرون) وكذلك قال تمالى: (أولئك لذبن لم يرد الله أن يطهر قلوبهم) فأ بان الله تعالى كذبهم فى قولهم: إن الله تعالى إعا يفعل الشرائع لمصالح عباده. وأيضا فقد كان أصلح لهم أن يدخلهم الجنة دون تكليف عمل ولا مشقة \*

واحتج بعضهم فى ذلك بقوله تعالى: ( ما ننسخ من آية أو ننسأها (١) نأت بخـير منها أو مثلها )

قال أبو محمد: وهذا لاحجة لهم فيه ، لان الناسخة إنما صارت خيراً لنا ممشر المؤمنين بها خاصة إذ جعلها الله تعالى خيراً لنا ، لاقبل ذلك ، ولم يكن قط هنا سبب بوجب أن تكون خيراً لنا إلا أنه تعالى شاء ذلك بلا سبب ولا علة أصلا.

ويقال لهم وبالله تعالى التوفيق: متى كانت الناسحة خيراً لنا ? إذ نسخ بها ماتقدم ? أو قدكانت خيراً لنا قبل أن ينسخ ماتقدم ?

قان قالوا : كانت خيراً قبل أن يخاطبنا بها ؛ نقضوا أصلهم ، وأثبتوا أنه تمالى قد منعناماهو خير لنامدة طويلة.

وان قالوا: بل ماصارت خيراً لنا إلا إذ نسخ تعالى بها ماتقدم وإذ خاطبنا وأبطل بها الرتبة الاولى .

قيل لهم: وما الذي أوجب أن تصير حينتذخيراً لنا ? وما الذي أوجب أن تنتقل الرتبة الاولى عن كونها خيراً لنا ? أعلة متقدمة حكمت على البارى تعالى بذلك ? أم انهشاء ذلك فقط؟

قان قالوا: بل علة أوجبت ذلك عـلى البارى عز وجل، كفروا باجماع الأمة، وجملوا الله تعالى مديرا مصرفا، تعالى الله عن ذلك.

<sup>(</sup>۲) بفتح النون الاولى واسكان الثانية وبعـد السين همزة ساكنة ، وهي قراءة ابن كـثير وأبي عمرو وابن محيصن واليزيدي ، من النسأ وهوالتأخير، وقرأ باق الاربعة عشر ( ننسها )

فان قالوا: بل إنه شاء ذلك فقط ، رجموا الى أنه تمالى شاء مافمل بلا علة أصلا، ولم يشأمالم يفعل ، وأنه تعالى يريد ضلال من ضل ، ولم يرد به الهدى ولا المصلحة أحملا. وبالله تعالى التوفيق.

وقد بين تمالى ذلك بقروله: (وجملنا في آذانهم وقرآ) وبقوله تمالى: ( ختم الله على قلوبهم ) فليت شمرى ١ أى صلاح أراد الله تعالى عن ختم على قلبه وجعل فى أذنيه وقرآ عن قبول الحق ١ 6 نعـوذ بالله من أن يريد منا ما

ونقول لمن قال: إنه تمالى أراد صلاحهم -: أن يدعو ربه أن يريد به من الصلاح ما أراد عم !! .

ونجده تعالى خلق الكلب مضروباً به المنهل في الرذالة، (١) والخنزير رجماً ، وخلق الخيل في نواصيها الخير ، فأى علة وأى سبب أوجب على هذه الحيوانات أن يرتبها هكمذا ? وما الذي أوجب أن يخترع بعضها نجساً وبعضها مباركا ؟ و بأى شي استحقت ذلك قبل أن يكون سها فعل، أوقبل أن توجد وأى علة أوجبت أن يخلق ماخلق من الاشياء على عددما ، دون أن يخلق أكثر من ذلك العدد أو أقل ? وأن يخلق الخلد (٢) أعمى والسرطان (٣) صارفا بصره أمام ووراء، أي ذلك شاء ? والا فعي أضر من الخلد ولها بصر حاد . فان قالوا: خلقها ليمتبر بها، وعذب الأطفال بالأمراض ليموضهم أو ليا جر آباءهم ، فهذا كله فاسد ، لأنه قد كان يعتبر ببعض ماخلق كالاعتبار بكله ؛ ولو زاد في الخلق لـكان الاعتبار أكثر ، فلزم التقصير على قوله. ، تعالى الله عن ذاك. ولا فساد فيما بيننا أعظم من فعل من عذب آخر ليعطيه

<sup>(</sup>١) بالذال . وفي الاندليسة بدلها زاى وهوخطأ (٢) بالذال . وفي الاندليسة بدلها زاى وهوخطأ (٢) بضم الحاء المعجمة مع اسكان اللام، وهو الفأر ذالعمياء، وقيل : ضرب منها لم يخلق لها عبون ، وجمه «مناجد» بفتح الميم والنون وكمر الجيم و خرة دال مهملة \_ على فير لفظ الواحد . (٢) قالوا انه حيوان بحرى

على ذلك مالا ، أو من فعل من عـذب انساناً لاذنب له ليعظ به آخـر ، أو ليثيب علىذلك آخر، وكل هذا يفعله البارى تعالى وهو أحكم الحاكمين . فبطل قولهم: إن الحكيم لايفعل شيئا إلا لعلة، قياساً على مابيننا .

وأى فرق بين ذبح صفارا لحيوان لمنافعنا ، وبين ذبح صفار نا لمنافعنا فيذبح ولد عمرو لمصلحة زيد? إلا أن الله تعالى شاء ذلك فأباحه ، ولم يشأ هذا فرمه ، ولو أحل هذا وحرم ذلك لكان عدلا وحكمة ، وإذلم يفعله تعالى فهو سفه وجور ، ولا علة لكل ذلك أصلا.

وقد أباح تعدالى سى نساء المشركين وأطفاطم ، واسترقاقهم قهرا ، وعلكنا رقابهم ، وأخذنا أمواطم غصبا لذنوب وقعت من آبائهم. والدليل على أن ذلك لذنوب آبائهم أن آباءهم لو أسلموا لحرم علينا سبى أولادهم وتعلكهم، فما الذي جعل الابناء مؤاخذين بذنوب غيرهم ؟ أو ما الذي جعل مصلحة أبنائنا أولى من مصلحة أبنائهم ? وكل لاذنب له ؟ وهل لوفعل ذلك فاعل بيننا بغير نص من الله تعالى ، أما كان يكون أظلم الظالمين ، وأسفه السفهاء ؟!

وما الذي جعل أن يخص أجسامنا بالا نفس الناطقة دون أجسام الاسد أو الحمير أو الخيسل.

قان قالوا: في سبى أولادهم صلاح لهم، لأنهم يصيرون مسلمين. قيل لهم: فأبيحوا سبى أولاد أهـل الذمة ليصيروا مسلمين! فذلك أصلح لهم!

فان قالوا :هم سكان بيننا. قيـل لهم : فسكنوا أولاد أهل الحرب بينكم ، ولا تتملكوهم عبيداً محكوما فيهم . وإلا فقد تركتم القياس ، ولم تجروا العلل. فصح بكل ماقلنا أن الله تعالى يفعل ماشاء ، لا لهـلة أصلا.

ولا خلاف عند كل ذى عقل أنه لوخلقنا فى الجنة ، وعرفنا قدر النعمة فى ذلك ، وضاعف عقولنا فى الرجاحة ، وإحساسنا فى قبول اللذة ، كا فعل بالملائكة — : لكان أصلح لنا ، إلا أن يقولوا : إنه تعالى غير قادر على غير

ما فعل ؛ فيخرجون بذلك عن الاسلام.

وعلى كل حال فقد سقطت العلل على كل وحه وبكل قول ، فقد رأيناه تعالى خلق قوما فى عصر نبيه عليه السلام فشاهدوا آياته فا منوا ، وخلق آخرين فى أقاصى بلاد الرنج وأقاصى بلاد الروم حيث لم يسمعوا قط ذكر محمد صلى الله عليه وسلم إلا متبعا بأقبح الذكر وأسوأ الوصف ، وكل هذا لاعلة له ، إلا أنه شاء ذلك ، لااله إلاهو، وبه تعالى التوفيق \*

قال ابو محمد: ثم حداهم هذا القول الفاسد الى أن قال بعضهم بتضمين الصناع . وقالوا : في ذلك صلاح للمستصنعين .

قال أبو محمد: وليت شمرى إ ماالذى جمل المستصنعين أولى بالنظر لهم من الصناع إلا إن كانذلك اتباعا لمصلحة الكثرة وعلى قول الفساق الذين يقولون: قتل الثلث في صلاح الثلثين صلاح! فهذه أقوال الشيطان الرجيم وأتباعه ، وماجعل الله تعالى قط جميع عباده أولى بالنظر لهم من مسلم واحد يضيع من أجلهم ، ولو شاء الله تعالى أن يأمر نا بقتل الامة كلها في مصلحة واحد لكان ذلك حكمة ، وقد أم تعالى بقتل كل من خالف محمداً صلى الله عليه وسلم ، وهو رجل واحد ، أو إصغاره أن كان كتابيا بالجزية ، ومخالفوه كثير، فخصه بهذه المرتبة دونهم ، كا شاء ، الامعقب لحكمه

وقد أمر ناتعالى بأخذ الجزية من أهل التثليث القائلين بأن الآلمة ثلاثة، وهم النصارى ، وحرم علينا قتلهم ، وحرم علينا أموالهم ، وأجراهم في المحاكمة عجرانا ، وأمر نا أن نقرهم على كفرهم ، وهم مع ذلك يستحلون قتلنا وقتالنا ، وحرم علينا استبقاء الثنوية الذين يقولون: ان الآلمة اثنان ، والتثليث أفحش في الكفر من التثنية، والثنوية لا يستحلون أذانا ولا قتلنا ، ولا ظلمنا في أموالنا ولا أنفسنا ، فألز منا تعالى قتلهم حيث ظفر نا بهم إن لم يسلموا ، وأمر نا أن لانقبل مهم شيئاغير الاسلام أوالقتل ا.

فان قال مجنون: لائن المثلثة أصل دينهم حق. قلنا له: كذبت مماكان التثليث قط حقا، وماهو إلا إفك مفترى، كالتثنية ولافرق إلا أن النص هو المفرق بين النصارى واليهودو المجوس وبين سائر فرق الكفر فقط ولامزيد. ومن قال: إن قبض أرواح المشركين مصلحة لهم -: لحق بمن لا يكلم، وكنى بالمصير الى هذا القول ذلا وانقطاعاً.

فان قال: لوأ بقاه لزاد كفراً. قيل له: أيما كان أصلح له ؟ أن يقبض روحه وهو صغير لم يكفر بعد ؟ أو وهو في أول كفره قبل أن يزداد ماازداد؟ أو تأخيره الى الوقت الذي أخره تعالى اليه ؟ . وفي هذا حسم لشغيم وترك لقولهم بالمصالح جملة ، وقد أخبر تعالى فقال: (إنما على لهم ليزداد واإنما) فأكذب قولهم في المصالح جملة ، وأخبر أنه قصد بابقائهم ضد المصلحة لهم ، وهذا نص قولنا: إنه تعالى يفعل ماشاء لا لعلة أصلا "

وقال بعض أصحاب العلل: إن الله تعالى إنماحرم الخنزير لانه فاسد الفذاء. قال أبو محمد: فيقال لهذا البارد الجاهل المفترى: أيما أفسد غذاء فالخنزير أم التيس الهرم؟ . فلابد له أن يقول: إن التيس الهرم أفسد غذاء وقل أحله الله تعالى وحرم الخنزير ، وقد أباح تعالى الدجاجة وهي آكل للقذر من الخنزير. وهذا كله فاسدمن القول، وتكلف بارد، وتنظع محرم، وبالله تعالى التوفيق \*

وموه بعضهم يأن قال: قد اتفقتم معنا على وجوب شكر المنعم ، وعلى وجوب شكر المنعم ، وعلى وجوب شكر البارى عز وجل، وهذا موافقة منكم لنا على أن العقل يوجب بهالشرع .

قال أبو محمد: وهذا كذب منهم ، وما وافقناهم قط على أن شكر الله عز وجل واجب علينا إلا بعد قوله تعالى: (أن اشكرلى ولوالديك) وقوله تعالى: (إنه يحب الشاكرين) وقوله تعالى: (لئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم إن عدابي لشديد وكذلك نقول: إن شكر المحسن فيما بيننا لايلزم المحسن اليه الاحيث أوجبه الله تعالى، وحيث جاء النص بابجابه، وبعد أن قالرسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أسديت اليه نعمة فليشكرها» ولولا هذه النصوص مالزم الشكر أحداً، إذ النزوم يقتضى فاعلاله ملزما إياه علينا، والعقل عرض عمول في النفس، والعرض لا يفعل شيئا، وانما يفعل الجسم الحامله، والنفس لا تشرع الشرائع!! وهذا جنون ممن قاله ، وانما هي مشروع عليها ومتعبدة!! ومن أوجب الشرائع قبل أن يرد بها السمع و تبلغ الى العاقل المميز فلا ينكر قول من قال من الحوارج: إن النبي ساعة يبعث فانه قد الرم أهل المشرق والمغرب التزام جميع مابعث به ، ومعرفة الدين الذي جاء به ، من البيوع وأنواعها، والطلاق والنكاح والعبادات كلها، وإن من مات أن مبعثه بساعة في أقطار الدنيا غير عالم بكل ماذكرنا فقد مات كافرا الى النار!!

قال أبو محمد : وهذا كما ترى من تكليف مالا يطاق كقول من أرادالوام الشرائع بغير نصمن الله تعالى .

ثم نسأهم: ما تقولون فيمن استنقذ صبيا حين الولادة ممن أراد وأده عثم استنقذه من سبع، ثم من يد كافر سباه ، ثم رباه فأحسن ربيته ، ثم علمه الدي والعلم ، فلما بلغ الصبى مبلغ الرجال ولى الأحكام بين المسلمين ، فتمدى الذي أحسن اليه على رجل ففقاً عينه ، وقطع يديه ورجليه ، وجدع أنفه وأذنه، وقلع جميع أسنانه ، وجب مذاكيره ، فقدمه المفعول به ذلك الى هذا الحاكم الذي أحسن اليه هذا المتعدى ، وطلب القصاص ، وهو عدو للحاكم ، وقد أساء اليه قديما ، وضربه ولطمه ، أتأمرون الحاكم أن يعفو عن المحسن اليه أساء اليه قديما ، وضربه ولطمه ، أتأمرون الحاكم أن يعفو عن المحسن اليه أم توجبون عليه أن يقطع بدى المحسن اليه ورجليه ، ويقلع أسنانه ، ويفقاً عينيه ، ويجدع أذنيه وأنفه ويجب مذاكيره ، انتصاراً لعدوه الظالم له ، من وليه المحسن اليه ويجدع أذنيه وأنفه ويجب مذاكيره ، انتصاراً لعدوه الظالم له ، من اليه المحسن اليه ويقلع أدنيه وأنفه ويجب مذاكيره ، انتصاراً لعدوه الظالم له ، من المحسن اليه المحسن المحسن اليه المحسن اليه المحسن اليه المحسن اليه المحسن اليه ويعبد المحسن المحسن اليه المحسن اليه المحسن اليه المحسن اليه المحسن المحسن المحسن اليه المحسن اليه المحسن اليه المحسن المحس

فان قالوا: لا يفعل به شيئا من ذلك ، كفروا إن اعتقدوا صحة هدا الجواب ، وفسقوا ان قالوه غير معتقدين له . وان قالوا: بل يفعل به مشل مافعل ، نقضوا اصلهم في وجوب شكر المنعم . فان قالوا: أخذ القصاصمنه إحسان اليه وشكر له . قلنا إن هذا المحسن كان ذميا (١) فما نراه عجل له اذا قتله قصاصا إلا النار ، فأين الاحسان والشكر ؟! فان قالوا: قتل الكافر احسان اليه ، كابروا العيان ، لان التعجيل الى النار وانقطاع الرجاء من الايمان ليس احسانا ، بل هو فاية الاساءة (٢)

قال، أبو محمد: فصح بكل ماذكرنا أنه لاعلة لشي من أوامر الله تعالى ، ولا الشي من أفعاله كلما أو لها عن آخرها ، ولا يجوز أن يشبه حكم بحكم آخر لم يأذن الله تعالى في الجمع بينهما .

وهذه المسألة أصل خطأ القوم وبعدهم عن الحقائق، وهى بدعة محدثة ، حدثت فى القرن الرابع ، لم ينطق بها قط صحابى ولا تابعى بوجه من الوجوه. وهى مسألة ألقاها الشيطان بين المسلمين . نعوذ بالله من الخذلان ، ونسأله أن يثبتنا على ما هدانا اليه من اتباع كلامه ، وكلام نبيه صلى الله عليه وسلم وإجاع أولى الامر منا ، والرد عند التنازع الى كلامه تعالى وكلام نبيه صلى الله عليه وسلم ، ونسأله لاخواننا أن يتوب عليهم من بدعة القياس والتقليد والاستدراك على ربهم تعالى وعلى نبيهم صلى الله عليه وسلم ما أم والتقليد والاستدراك على ربهم تعالى وعلى نبيهم صلى الله عليه وسلم ما أم بهم الى ماأمروا به من طريق الحقائق . آمين يارب العالمين . وصلى الله على خاتم النبيسين ، وحسلى الله ونعم الوكيل ،

<sup>(</sup>١) انباسكان النون شرطية وقوله ﴿ هذا المحسن ﴾ بالرفع اسم كان مقدم عليها يعني ان كان هذا المحسن ذميا النح و تقديم اسم كن عليها غير جائز فلمل للدؤلف رأيا آخرق علوم اللغه (٢)-بق للمؤلف في باب ﴿ النسخ ﴾ ان تخيل هذه القصة المتكافمة واعترض بنحو ما هنا وبينا ما في كلامه ( ج ٤ ص٧٥ - ٧٦ )

# ﴿ الباب الموفى أربعين ﴾

وهو بابالـكلام فى الاجتهاد ماهو في وبيانه ، ومن هو معذور باجتهاده ، ومن ليس معـذورا به ،ومن يقطع على أنه أخطأ عند الله تعالى فيما أداه اليه اجتهاده ، ومن لا يقطع أنه مخطى عند الله عز وجل واذ خالفناه .

قال أبو محمد على بن أحمد رحمه الله: لفظة « الاجتهاد » مما يجب معرفة تفسيرها ، لا ن أكثر المتكامين في الاجتهاد وحكمه لايعلمون معناه. فنقول وبالله تعالى التوفيق:

إن حقيقة بناء لفظة « الاجتهاد » أنه افتعال من الجهد ، وحقيقة معناها أنه استنفاد الجهد في طلب الشيء المرغوب ادراكه ، حيث يرجى وجوده فيه ، أو حيث يوقن بوجوده فيه . هذا مالا خلاف بين أهل اللغة فيه . والجهد بفتم الجيم \_ الطاقة والقوة ، تقول: هذا جهدى ، أى طاقتى وقوتى ، والجهد \_ بفتح الجيم \_ سوء الحال وضيقها ، تقول: القوم في جهد ، أى في سوء حال . فاذ ذلك كذلك فالاجتهاد في الشريعة هو : استنفاد الطاقة في طلب حكم النازلة حيث يوجد ذلك الحكم . هذا مالا خلاف بين أحد من أهل العلم بالديانة فيه قال أبو محمد : وإنما قلنا في تفسير الاجتهاد العام : حيث يرجى وجوده فعلقنا الطلب عواضع الرجاء ، وقلنا في تفسير الاجتهاد في الشريعة :حيث يوجد ذلك الحكم ، فلم نعلقه بالرجاء ، وقلنا في تفسير الاجتهاد في الشريعة :حيث يوجد قدلك الحكم ، فلم نعلقه بالرجاء ، ومن قال إن الله تعالى ورسوله عليه السلام لم يبين لنا قد بينها بلا خلاف ، ومن قال إن الله تعالى ورسوله عليه السلام لم يبين لنا الشريعة التي أرادها الله تعالى منا وألومنا إياها \_ : فلا خلاف في أنه كافر . فأحكام الشريعة كلها مضمونة الوجود لعامة العلماء ، وان تعذر وجود بعضها فأحكام الشريعة كلها مضمونة الوجود لعامة العلماء ، وان تعذر وجود بعضها لا يكلفنا ماليس في وسعنا ، وما تعذر وجوده على الكل فلم يكلفنا الله تعالى إياه كلفنا ماليس في وسعنا ، وما تعذر وجوده على الكل فلم يكلفنا الله تعالى إياه

قط، قال الله تعالى: ( لا يكلف الله نفسا إلا وسعها ) وقال تعالى: ( وماجعل عليكم في الدين من حرج ) و بالضرورة ندرى أن تكليف إصابة مالا سبيل الى وجوده حرج ، فصح قولنا . و بالله تعالى التوفيق \*

ثم اتفق العلماء على أن القرآن وماحكم به رسول الله صلى الله عليه وسلم أو قاله أو فعله أو أقره وقد علمه \_: مواضع لوجوداً حكام النوازل . واختلفوا في نقل السنن على ماذكر ماه قبل ، وبينا البرهان هنالك \_ بحول الله تعالى وقوته على وجوب قبول الخبر المسند بنقل العدول .

ثم اختلفوا، فقالت طائفة : لاموضع البتة لطلب حكم النوازل من الشريعة ولا لوجوده إلا هذه المعادن التي ذكرنا : إما نص على اسم تلك النازلة، وإما دليل منها على حكم تلك النازلة، لا يحتمل إلاوجها واحدا . وهذا قول جميع أهل الاسلام قطعا، وان اختلفوا في الطرق التي توصل الى معرفة السنن، وهو قول جميع أصحابنا الظاهريين، وبه نأخذ . وقد بينا أقسام الدليل المذكور فيها سلف من ديوا ننا هذا، وحصرناها هنالك . والحمد لله رب العالمين.

وقال آخرون: بل ههذا مواضع أخر يطلب فيها حكم النازلة ، وهى الخبر المرسل ، وقول الصاحب الذى لا يعرف له مخالف من الصحابة اذا اشتهر ، وقال آخرون: وإن لم يشتهر ، وقول الامام الوالى منهم ، ودليسل الخطاب ، والقياس ، والرأى الحجرد ، والاستحسان ، وقول أكثر العلماء ، وعمل أهل المدينة ، والاخذ بقول عالم وإن كان له مخالف مثله . وقد شرحنا معانى هذه الاسماء ، وأبطلنا الحكم بكلها أو شى منها بالبراهين الضرورية ، فيا سلف من كتابنا هذا . والحمد شرب العالمين .

فأما تعلق قوم فيما اعتقدوه من أحكام بعض النوازل بقول صاحب ـ له عنالفوذ \_ أو بقول تابع أو بقول فقيـه من الفقهاء المتقدمين ـ وان خالفه غيره من أهل العلم ـ: فهذا هو التقليد الذي قد تكلمنا في ابطاله فيما سلف

من كتابنا هذا . والحمد لله رب العالمين .

قال أبو محمد: وليس للمتكلمين في الديانة اليوم قول يكون عندهم اجتهاداً غير ماذكرنا. وقدكانت أقوال في ذلك لقوم من أهل الـكلام قد درست، مثل قول بعضهم: إن ماوقع في النفس في أول الفكر فهو الواجب أن يقال به ، وقال يعضهم: الواجب أن يقال بالأثقل لانه خلاف الهوى (١) وقال بعضهم بل بالاخف منها ، لقول الله تعالى : (يريد الله بكم اليسر ولايريد بكم العسر) قال أبو محمد: وهذه أقوال فاسدة كالانها كلها دعاوى (٢) يعارض بعضها بعضا، وكل ماألومنا الله تعالى فهو يسر، وإن ثقل علينا، وكل شريعة نتكلف فهى خلاف الهوى ، (٣) لان تركهاكان موافقا للهوى ، (٤) ولانه قد يقع في أوائل الفكر الوسواس ، وقال تعالى ذاما لقوم : ( شرعوا لهممن الدين مالم يأذن به الله ) ومن قطع بشي عما يقع في نفسه من الدين فقد شرع من الدين مالم يآذن به الله تمالى. وقال تعالى: (قل هاتوا برهانه كم إن كنتم صادقين). فنص تمالى على أن من لابرهان له فليس بصادق. وقال تعالى: (كتب عليكم القنال وهو كره لكم وعسى أن تدكرهوا شيئًا وهو خير الكم وعسى أن تحبوا شيئا وهوشر لكم). فهذا بدفع قول من قال بالاخف وقال تمالى: (وماجمل عليكم في الدين من حرج). وهذا يدفع قول من قال بالاثقل. وصبح أنه لا لازم إلا ماألومنا الله تعالى ، وسواء وقع في النفس أولم يقع ، وسواء كان أخف أو أثقل.

قال أبو محمد :واذقد انحصرتوجوه الاجتهاد الى ماقد أوضحنا براهينه من القرآن أو الخبر المسند بنقل الثقات الى النبي صلى الله عليه وسلم ، إما

<sup>(</sup>١)في الاصل دالهواء» بالمد وهوخطأ جدا.

<sup>(</sup>٧)في الاصل هدءوا، بهذا الرسم وهوخطأ في المعنىوفي ألرسم.

<sup>(</sup>٣و٤) في الاصل دالهواء ٢٠

فصاعلى الاسم ، وإما دليلا من النص لا يحتمل إلا معنى واحداً وسقطكل ما عداها من الوجوه التي قد حصرت \_ : فالواجب (١) أن ننظر في أقسام المجتهدين: فنظرنا في ذلك فوجدنا أقسام المجتهدين بقسمة العقل الضرورية لا تخرج عن ثلاثة أقسام عندنا ، وأما عند الله تعالى فقسمان لاثالث لهما :

قالقسمان اللذان عند الله تعالى هما: مصيب أو مخطى ، لابدأن يكون كل مجتهد عند الله تعالى واقعاً فأحدالنعتين: إما مصيب وإما مخطى ، وقد أوضحنا فيا سلف من كتابنا هذا البراهين الضرورية على أن الحق لا يكون فى قولين مختلفين فى حكم واحد فى وقت واحد فى إنسان واحد فى وجه واحد. وأما الثلاثة الاقسام التى عندنا: فمصيب نقطع على صوابه عند الله عن وأما الثلاثة الاقسام التى عنددنا:

وأما الثلاثة الاقسام التى عند الله عزوجل، أو متوقف فيه لاندرى وجل، أو مخطى تقطع على خطئه عند الله عزوجل، أو متوقف فيه لاندرى أمصيب عند الله تعالى أم مخطى ، وإن أيقنا أنه فى أحد الحيزين عند الله عز وجل بلا شك ، لا أنه تعالى لا يشك ، بل عنده علم حقيقة كل شى ، كنا نقول: مصيب عندنا أو مخطى عندنا والله أعلم ، أو نتوقف فلانقول إنه عندنا مخطى ولا مصيب ، وإنما هدذا فيا لم يقم على حكمه عندنا دليل أصلا، وماكان من هده الصفة فلا نحل الفتيا فيه لمن لم يلح له وجهه ، إذ لا شك فى أن عند غيرنا بيان ماجهلناه ، كا أن عندنا بيان كثير مما جهله غيرنا ، ولم يولم من نقص أو نسيان أو غفلة .

فاذا قام البرهات عند المرء على صحة قول ما \_ قياما صحيحا \_ فقه التدين به ، والفتيا به ، والعمل به ، والدعاء اليه ، والقطع أنه الحق عند الله عزوجل ، لما ذكرنا قبل ، وليس من هذا الحريم بالشهادة من العدلين ، وقد يكونان في باطن أمرها عند الله تعالى كاذبين أو مغفلين ، إذ لم يكلفنا الله تعالى معرفة باطن ماشهدا به ، لكن كلفنا الحريم بشهادتهما .

<sup>(</sup>١) في الاصل الواجب

وقد علمنا أنه لا يمكن أن يخنى الحق فى الدين على جميع المسلمين ، بل لابد أن تقع طائفة من العلماء على صحة حكمه بيقين ، لما قدمنا فى كتابنا فى هـذا من أن الدين مضمون بيانه ورفع الاشكال عنه ، بقول الله تعالى : ( تبيانا لـكل شى ") وبقوله تعالى : ( لتبين للناس مانزل اليهم ) .

ولـكن قد قال الله تعالى: (وليس عليـكم جناح فيما أخطأ تم به ولكن ماتعمدت قلوبكم ). فصح بالنص أن الخطأ مرفوع عنا، فن حكم بقول ولم يعرف أنه خطأ ،وهو عند الله تعالى خطأ ، فقدأ خطأ ولم يتعمدا لحركم عا يدرى أنه خطأ ، فهذا لاجناح عليه في ذلك عندالله تمالي. وهذه الآية عموم ، دخل فيه المفتون والحكام والعاملون والمعتقدون ، فارتفع الجناح عن هؤلاء بنص الفرآن فيماقالوه أوعملوا به ، مما هم مخطئون فيه ، وصبح أن الجناح إنماهو على من تعمد بقلبه الفتيا أو التدين أو الحكم أو العمل عا يدرى أنه ليس حقا ، أو بما لم يقده اليه دليل أصلا ، وصح بهدده الآية أن من قام عنده برهان على بطلان قول فتمادى عليه فهو فى جناح ، لأنه قد تعمد بقلبه ذلك وكذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ اذَا اجْهَد الْحَاكَمُ فأخطأ فله أجر ، واذا اجتهد فأصاب فله أجران » وقد ذكرناه باسناده فيما سلف من كتابنا هذا فأغنى عن إعادته ، فنص رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن الحاكم اذا أخطأ في اجتهاده فله أجر فيما أداه اجتهاده (١) الى أنه حق عنده ، وأسقط عنه بذلك الاتم ، وان كان مخطئًا في الحقيقة عند الله تعالى. قال أبو محمد: واعتقاد الشي والعمل به والفتيا به حمكم به ، فدخل هؤلاء تحت لفظ الحديث المذكور وعمومه ،فصح ماذ كرناه . وبالله

قال أبو محمد: ثم ينقسم المخطئ المجتهد قسمين لا ثالث لهما: إما مخطئ (١) في نسخة «فها دعاه اجتهاده »وهو خطأ.

معذور كما قلنا ، وإما مخطى عير معذور ، على ماشهد به قول الله تعالى : (وليس عليه جناح فيما أخطأتم به ولكن ماتعمدت قلوبكم) أن المخطئ المعذور هو الذي يقدر أنه على حق باجتهاده ، وأن المخطئ غير المعذور هو مر تعمد بقلبه ماصح عنده أنه خطأ، أو قطع بغير الجتهاده .

قال أبو محمد: فاذ قد صح كل هدذا بالنص فلنعده باختصار ، فنقول وبالله تمالى التوفيق .

إن المجتهدين قسمان: إما مصيب مأجور مرتين، وإما مخطئ. والمخطئ قسمان: مخطئ ممذور مأجور مرة، وهو الذي أداه اجتهاده الى أنه على حق عنده، ومخطئ غير ممذور ولا مأجور، ولكن في جناح وإنم، وهو من تعمد القول بما صح عنده الخطأ فيه ، أو بما لم يقم عنده دليل باجتهاده على أنه حق عنده.

قال أبو محمد: ثم وجدنا من قامت عليه حجة في بطلان ما اعتقد ولم تكن عنده حجة تمارض تلك الحجة الواردة ، فأنه لا يخلو من أحد وجهين لا ثالث لهما : إما أن يكون اجتهاده أداه الى ما اعتقد من ذلك ببرهان واضح يقين قد ارتفع به الشك ، فأن البرهان لا يمارضه برهان ، فلو حاز ذلك لكان الحق في المتضادين ، فهذا باطل بيقين ، فهو و إن عجز عن معارضة ذلك الشغب الوارد عليه فليس عجزه عن ذلك بحسقط لما ثبت بالبرهان : فواجب عليه التمادى على ماقام به البرهان ، وإما أن يكون أداه اجتهاده الى ذلك باقناع أو شغب ، فكان في اعتقاده إياه مسامحا لنفسه ، مدافعا للخواط التي تمارضه ، غير محقق للبحث عن البرهان في ذلك ، فهذا اذا قامت عليه حجة برهانية من النص ، يلوح له بها فساد اجتهاده — : فقرض عليه ترك ما كان عليه ، من النص ، يلوح له بها فساد اجتهاده — : فقرض عليه ترك ما كان عليه ، والرجوع الى الحق ، فإن لم يفمل فهو عاص لله عز وجل ، فاسق مجرح ساقط

الشهادة ، لأنه مغلب للظن على اليقين ، وهذه من البكبائر ، قال الله عز وجل : ( إن يتبعون إلا الظن و إن الظن لا يغنى من الحق شيئا ) وقال الله تعالى : ( إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الانفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى )

قال أبو محمد: فهذ انص ما قلنا آنفا: إن من جاءه من ربه تعالى الهدى وهو البرهان الحق — فلا يحل له تركه واتباع ماهويت نفسه وظن أنه الحق وأنه لا يحل له الثبات على ماهويت نفسه وظن أنه الحق، وترك اتباع الحق، نوارد من عند الله تعالى .

قال أبو محمد: وسواء فى هذا المقام عليه البرهان فى فتياه أو فى معتقده فى اعتزاله أو تشيعه أو إرجائه أو شرايته ، ومن جوز الشك فى البرهان وتمادى على مخالفته ، وقطع بظنه فى أنه لعل همنا برهانا آخر يبطل هذا البرهان الذى أقيم عليه —: فهذا مبطل للحقائق كلها ، وقوله يقود الى أن لا يحقق شيئا من الشرائع إلا بالظن فقط ، وهذا أفسق الفاسقين .

قال أبو محمد : وأما من أعتقد قولا بغير إجتهاد أصلا ، لـكن اتباعا لمن نشأ بينهم ، فهذا مقلد مذموم بيقين ،أصاب أو أخطأ ، وهو آنم على كل حال، عاص لله عز وجل بذلك ، فاسق مجرح الشهادة ، صادف الحق أو لم يصادفه ، لانه لم يقصده من حيث أمر من اتباع النصوص . وقد بينا برهان هذا فيا سلف من ديواننا هـذا . وبالله تعالى التوفيق .

فان قال قائل: فانكم على هذا يلزمكم أن كل من قال من الصحابة أو من التابعين وفقهاء الأمة وخيارها بقول يخالف قولكم فى كل مسألة -: فانه داخل فيما ذكرتم من النكفير أو التفسيق أو الكذب، وفى هذا مافيه.

قلنا: هذه دءوى سنكم كاذبة ، بل هو اللازم لكم ، ولكل من قال: إن الحق فى واحد من الأقوال ، لانكم فى كل قولة لكم تزعمون فى نصركم اياها أنها موافقة لما جاء من عند الله تعالى ، إما لقرآن أو لسنة مسندة أو مرسلة ،وها عندكم سواء فى أمر الله تعالى بقبولها ، أو لقياس ، وهو عندكم مما أمر الله تعالى به ، فيلزمكم أن كل من خالفكم فيها من صاحب أو قابع أو فقيه: مخالف لما جاء من عند الله تعالى عندكم إما كافر وإما فاسق .

فان قال : لا يكون كافراً ولا فاسقا ولاعاصيا إلا أن يعاند الحق الذي جاء من عند الله تعالى وهو يدرى انه حق.

قلنا: هذا نفس قولنا ولله الحمد ، فان كل من خالف قرآناً أو سنة صحيحة أو اجماعاً متيقنا وهو لا يلوح له أنه مخالف لشي من ذلك فليس كافرا ولا عاصيا ولا فاسقا ، بل هو مأجور أجرا واحدا ، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فيمن اجمد فاخطأ ، ولا خطأ في شي من الشريعة إلا في خلاف قرآن أو سنة صحيحة، فهذا برهاننا من السنة .

وأما من القرآن فقوله تعالى المسلمين: (ليس عليكم جناح فيما أحطأتم به ولكن ما تعمدت فلوبكم) ومن الاجماع أنه لاخلاف بين أحد من الامة أن من قرأ فبدل آية من القرآن بلفظ آخر أو أسقط كلاما أو زاد ساهيا مخطئا فانه لا يكفر ولا يبتدع ولا يفسق ولا يعصى ، وإنما الشأن فيمن قامت عليه الحجة فعند وخالف الآية بعد أن وقف عليها ، مقلدا أو متبما لهواه ، أو غالف السنة بعداً نووفها كذلك ، فهولاء همالذين يقع عليهم التكفير والتفسيق، غالف السنة بعداً نووفها كذلك ، فهولاء همالذين على حسب خلافهم لذلك ، إن استحلوا خلاف ذلك كفروا ، وانخالفوه معامدين غير مستحلين فسقوا ، وهكذا القول في الشريعة كلها ، كالقتل ووطء الفرج غير مستحلين فسقوا ، وهكذا القول في الشريعة كلها ، كالقتل ووطء الفرج الحرام وأكل الحرام واستباحة العرض الحرام والبشرة الحرام ونحو ذلك ، كل هذا من فعله مخطئا غير عالم بانه خالف ماجاءه من عند الله تعالى على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم فلا يكفر ولا يفسق ولا يعصى ، ومن فعله عامدا غير معتقد لاباحة ماحرم الله تعالى من ذلك فهو فاسق ، ومن فعله عامدا مستحلا

خلاف الله تعالى فهو كافر ، وقد نزه الله تعالى كل صاحب وكل فاضل عن ها تين المنزلتين ، وأوقع فيهما كل فاسق متبع هواه ، قاصدالى فصر الباطل والثبات عليه وهو يدرى انه باطل. وبالله تعالى التوفيق ،

قال أبو محمد: فاذ قد صحكل ماقلفاه فلنبين بحول الله تعالى وقوته وجوه الاجتهاد التي قدمنا، وحكم من أخـذ بوجه وجه منها، وفي أى خـبر يقع عنـدنا من القطع بصوابه، أو القطع بخطئه ، أو التوقف في أمره. وبالله تعالى نعتصم.

فاول ذلك : من تعلق بآية منسوخة . فهذا لايخلو من أحد وجهين : إما أن تكون تلك الآية قد جاء نص منقول نقل تواتر بانها منسوخة ، أو قام دليل متيقن من النص أو الحال بأنها منسوخـة ، فان كان نسخها ثبت بأحد هذه الوجوه ، فحـكه الثبات على ما بلغه من المنسوخ عندالله عز وجل بلا شك، مالم يثبت البرهان عنده بنسخها معذور مأجور مرتين (١) .

فاذا قام عليه البرهان المذكور بأنها منسوخة فتمادى على ذلك \_ من الاخذ بالمنسوخ معتقدا لصوابه فى ذلك ، فهوكافر مشرك حلال الدم ، كمن تمادى على القول بأن المتوفى عنها وصية الى الحول ، أو على القول بالصلاة الى بيت المقدس ، وما أشبه ذلك .

وأما إن قام الدليل عنده على أنها منسوخة \_ من النص المتيقن كما ذكرنا إلا أنها بما اختلف الناس فى نسخها ، فتمادى على القول بالمنسوخ ، وهو يعلم خلاف ذلك ، فهو فاسق عاص لله تعالى ، لتعمد قلبه القول بمخالفة الحق الصحيح ، فهو عامد كبيرة . وبالله تعالى التوفيق .

<sup>(</sup>۱) هكذافي الاصل، وهوغير مفهوم، ولمل السكلام اختلط على الناسخين، واظن ان صوابه هكذا: «فان كان نسخها ثبت بأحد هذه الوجوه ولم يبلغه البرهان بنسخها فحكمه الثبات على ما بلغه من المنسوخ عند الله عز وجل بلاشك ما لم يثبت البرهان عنده بنسخها ، وهو معذور مأجور مرة واحدة ، وهذا ظاهر من السياق .

فان كانت تلك الآية مما قام الدليل على نسخها من نقل الآحاد ، وهو ممن يصحح مثل ذلك النقل ، فمادى على القول بها ، فهو فاسق بتعمده مخالفة ماهو الحق عنده ، وان كنا لا نقطع على أنه مخطى ، وليس هذا فيما لم يأت من جهة الثقات مسندا فقط ، لكن من جهة من اختلف فى توثيقه ولا بد ولا مزيد ، وهذا كن رد شهادة العدلين من الحكام فيما يقبلان فيه ، بغير شى وجب رد شهادتهما (١) ، فهذا فاسق لردهما هو الحق عنده ، ولعله فى باطن وجب رد شهادتهما (١) ، فهذا فاسق لردهما هو الحق عنده ، ولعله فى باطن الأمر مصيب فى ردها ، إذ لعلهما كاذبان أو مفق للن أو غاب عنهما سر تلك الشهادة . فهذا فصل .

وفصل ثانى: وهو أن يتعلق بآية مخصوصة مثل قوله: ( لئن أشركت ليحبطن عملك) فهذه خاصة فيدن مات كافرا ببرهان نص آخر ، فهذا أيضا مالم يقم عنده برهان بأنها مخصوصة فحكمه الثبات على المخصوص الذى بلغه وهو مأجور مرتين (٢) ، حتى اذا قام عليه الدليل البرهانى بأنها مخصوصة فحكا قلنا فى الفصل الذى قبل هذا.

وفصل ثالث: وهو أن يتعلق بآية (٣) قد خصمنها بعضها كقوله تعالى:
( قل لاأجد فيها أوحى الى محرما على طاعم يطمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوط أو لحم خنزير فانه رجس أو فسقا أهل لغير الله به ) وكقوله تعالى:
( حرمت عليكم أمها تكم ) الى قوله: ( وأحل لكم ماوراء ذلكم ) وكقوله تعالى:
( والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ) فهذا أيضا حكمه الثبات على ما بلغه وهو مأجور مرتين (٤) ، فان قام عليه البرهان فتمادى ، فان كان صحيحا عنده

<sup>(</sup>۱)فىالاصل «يوجبار د شهادتهما»ولا معنى لتعدية فعل «اوجب»باللاماذهو متعد بزيادة الهمزة في اوله

<sup>(</sup>٢) كذا في الاصل والظاهر «مرة واحدة»

<sup>(</sup>٢) في الاصل دان يتعلق بأنه ، وهو خطأ

<sup>(</sup>٤)لمله هدرةواحدة»

فهو كافر ، كمن أحل الحمر بعموم هذه الآية ، أو أحل العبيد بملك اليمين . وفصل رابع: وهو أن يمتلق بآية مزيد عليها نص آخر ، كمن تعلق بقوله تعالى : (حرمت عليكم امهاتكم ) الآية الى قوله : (وأحل لكم ماوراء ذلكم ) وقد زيد في هذه الآية تحريم الجمع بين المرأة وعمتها ، والمرأة وخالتها ، ومثل هذا كثير ، فهذا أيضا حكمه الثبات على ما بلغه ، وهو مأجور مرتين (١) مالم يقم عليه دليل بالزيادة ، فال كان الدليل صحيحا عنده خالفه معتقدا خلاف النص فهو كافر .

وفصل خامس: وهو أن يتعلق بآية فيصرفها عن وجهها كمن ادعى فى قول الله عز وجل : ( واستشهدوا شهيدين من رجالكم فان لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ) وقوله تعالى: (وأشهدوا ذوى عدل منكم ) أنهما مخالفان لما صح عن النبى صلى الله عليه وسلم من الحبكم باليمين مع الشاهد، وموجبان أن لا يحكم بأقل من شاهدين أو شاهدو!مرأتين.

قال أبو محمد: وهذا تمويه تعمدوه ، أو جاز عليهم بغفه ، أو صرف للا يتين عن وجههما، وتمويه بوضعهما في غيرموضعهما ، لأنه ليس في الا يتين المذكور تين أمر بالحم بالشاهدين، أوالشاهد والمرأتين أصلا ، ولادليل على ذلك بوجه من الوجوه ، وإنما فيهما الامر باستشهاد الشاهدين أو الشاهد والمرأتين عند المداينة والطلاق والرجعة فقط ، مع ما فيهما من قوله تعالى : (وأشهدوا اذا تبايمتم ) دون ذكر عدد ، واشهاد واحد يقع عليه اسم ه إشهاد » وقوعا صحيحا في اللغة بلاشك ، فهو جائز بنص القرآن .

وكمن تعلق فى إيجاب الركاة بقوله تعالى: ( وآ تواحقه يوم حصاده )وهذا خطأ ، لا ن إيتاء حق الركاة فيما أنبتت الارض لا يمكن يوم الحصاد ، وهى أيضا مكية ، والركاة مدنية ، فصح أن من احتج بهذه الآية فى أحكام الركاة

<sup>(1)</sup> late & or e elere?

فصارف للآية عن وجهها، فن جهل هـذه النكتة واحتج بهاتين الآيتين فيما ذكرنا فهو مخطئ ، لا نه لم يأمره الله تعالى قط بما ذهب اليـه لكنه بجهله مأجور مرة معـذور، فان وقف على ما ذكرنا فتمادى على قوله فهو فاسق أوكافره على ماقسمنا قبل ، مخطى عندالله تعالى بيقين ، لما ذكرنا قبل.

قال أبو مجمد: وهذه الفصول كلها داخلة على من تعلق بالاحاديث كاذكرنا قبل سواء سواء ، كمن تعلق بحديث منسوخ أو مخصوص أو مخصوص منه أو مزيد عليه فهذا كما قلنا فى الآيات سواء سواء، إلا أنه لا يكفر إلا برد حديث ثبت عنده ، وإن كان مختلفا فى الاخذ به فه كما قلنا فى الآيات ، إن خالف فى ذلك ما هو الحق عنده معتقداً لذلك فهو كافر مخطئ عند الله تعالى وإن خالف ذلك بلسانه دون قلبه فهو فاسق .

ومما ذكرنا أيضا قول من احتج في إباحة الصلاة في المقبرة بصلاة النبي صلى الله عليه وسلم على قبر المسكينة السوداء، وهو لا يبيح الصلاة على القبر، وأما لو أخذ بهذا لكان هذا منه قياسا، لاصرفا للخبر عن وجهه \*

وكمن احتج بقوله عليه السلام: « اذا مات الميت انقطع عمله إلا من ثلاث » فى رد الحج عن الميت وترك الصيام عنه وترك كشف رأسه إن مات محرما

ومنها أن بدعى المره في عموم آية نسخا أو تخصيصاً أو تخصيصامنها أو ندبا ، فان صح له دعواه في ذلك بنص صحيح فقوله حق مقطوع على صحته عند الله عزوجل ، ومن قال إن هده الآية أو الخبر قدد نسخهما الله عز وجل أو خصهما أو خصص منهما أولم يلزمنا مافيهما أو أراد بهما غير مايفهم منهما ولم يأت على دعواه بنص صحيح \_ فقد قال على الله ما لم يعلم .

قال أبو محمد: وليس هؤلاء كمن تقدم ذكرنا لهم، لان من تعلق بنص لم يبلغه ناسخه ولا ما خصه ولاما زيد به عليه \_: فقد أحسن ولزم ما بلغه ، وليس عليه غير ذلك حتى يبلغه خـ الافه من نص آخر ، ومن ذكرنا في هذا الفصل فلم يتعلق بشي أصلا ، بل تحكم في الدين كما اشتهدي ، وهـ ذا عظيم جداً ، فمن قال بهذا ممن نشاهده \_ وهلا ساهيا غـير عارف بما اقتحم فيه من الدعوى \_ فهو ممذور بجهله ، مالم ينبه على خطئه ، فان نبه عليه فثبت على خلاف ما بلغه عامداً فهذا غير معذور ، لانه خالف الحق بعد بلوغه اليه .

وأما من روى عنه شي من ذلك من الصحابة أوالتابعين أو ممن سلف ، ممن يمكن أن يظن به أنه سمم في ذلك نصا شبه له فيه \_: فهؤلاء ممذورون، لاننا لانظن بهم إلا أحسن الظن ، وقد حضنا الله تمالى على أن نقول: (ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولاتجمل في قلوبنا غلاللذين آمنوا)

قال أبر محمد: ولايقين عندنا أنهم تحكموا في الدين بلا شبهة دخلت عليهم، ولاشك أنهم لم يتبين لهم الحق في ذلك .

وأما من نشاهده أولم نشاهده \_ ممن صح عندنا يقين حاله ، ومقدار عمله \_ : فنحن على يقين أنه ليس عنده فى ذلك أكثر من الدعوى ، والقول على الله تعالى بما لا يعلم ، فهؤلاء فساق را كبون أعظم الكبائر ، ونعوذ بالله من الخذلان .

وكذلك من ادعى فى حدديث صحيح قد أقر بصحته أو بصحة مثله فى اسناده: نسخا أو تخصيصاً أو تخصيصاً منه أو ندباً ، فكما قلنا فى مدعى ذلك فى الاكات ولا فرق \*

ومنها: من تعلق بقول لم يجد فيه مخالفاً ولم يقطع بأنه إجماع ، فهذا إن ترك لذلك عموم نص صحيح أو خصوص نص صحيح فعدور مأجور مرة ، وإن أخطأ ، ما لم يوقف على ذلك النص ، فان وقف عليه فتمادى على خلافه فهو فاسق ، لرده ما أقر بثباته ، أو كافر ، إن اعتقد خلاف الحق بعد بلوغه اليه بقلبه ه

ومنها: أن لا يتملق فى خلاف النص الثابت بافراره إلا بقول صاحب لا يعرف له منهم مخالف ، إما منتشر مشتهر ، وإما غير منتشر ولا مشتهر ، أو تعلق فى ذلك بقول أكثر العلماء ، وقد وجد الخلاف فى ذلك من بعضهم ، أو تعلق فى ذلك بعمل أهل المدينة ، وقد وجد الخلاف من غيرهم \_ : فهذا ضعيف من التعلق جدا ، لان الخطأ لا يؤمن على أحد من الصحابة ، ولا على الاكثر من العلماء ، ولا على عمل أهل المدينة ، إلا أنه قد يغلب الظن على المرء حتى يتوهم يتيناً ، لسهوه عن صحيح النظر ، فهذا من النسيان والخطأ المرفوع فيه الجناح ، حتى اذا نبه علىذلك : قان تعادى فهو قاسق ، لهاديه على مخالفة أمر الله تعالى ، وتعلقه بمالم يأمر الله تعالى قط بالتملق به ، فهو بذلك شارع فى الدين مالم يأذن به الله ، أو كافر ، إن تعمد خلاف الحق بقلبه بعد بلوغه اليه .

ومنها: أن يتعلق بدليل الخطاب أو بالقياس ، فهـذا أيضا معـذور مأجور، مخطى عندالله تعالى بيقين، إلا أنه لا يفسق ، مالم تقم عليه الحجة فى بطلان هذين العلمين ، فان قام بذلك عنـده البرهان ـ من النصوص الثابتة المتظاهرة فمادى على القول بالقياس أو بدليـل الخطاب ، فهو فاسق ، لانه ثابت على مالم يأذن به الله تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وسلم كما قدمنا.

ومنها: أن يتعلق بالرأى والاستحسان ، وهذان أضعف من كل ما تقدم، إذ الشبهة المتعلق بها في هذين الوجهين في غاية الوهاء لانه لا دليل على صحبهما بل البرهان قائم على بطلانهما ، إلا أبهم قد تعلقوا في ذلك بأثرين واهيين ساقطين مصروفين أيضاً عن وجههما ، أحدها الحديث المنسوب الى معاذ ، إلا أن من شبه عليه فظن أنه مصيب في ذلك فهو معذور مأجور ، فان قامت عليه الحجة ببطلان الرأى والاستحسان فثبت على القول بهما فهو فاسق ، لحكمه في الدين بمالم يأذن به الله تعالى .

ومنها: أن يتعلق بقول صاحب قد خالفه غيره من الصحابة ، أو بقول عالم ممن دونه ممن قد خالفه غيره من العلماء ، فهذا هو التقليد بعينه ، وليس من فعل هذا مجتهداً أصلا ، وهو حرام لا بحل ، فمن قدر أنه معذور فى ذلك ولم يبلغه المنع منه ولا بلغه أن ههنا عالما آخر مخالفاً لهذا الذى تعلق هو به فهو معذور ، لانه يظن أن هذا هو الحق فى الدين . وأما إذا بلغه أن ههنا عالما آخر مخالفا للذى تعلق هو به فهو فاسق، لانه ليس بيده شبهة أصلا يتعلق بها فى اتباع رجل بعينه دون غيره ، بل هو ضلال مبين . ونعوذ بالله من الخذلان\*

وأما الوجود التي لا نقطع فيها على تفسيق المخالف لنا ولاعلى أنه مخطىء عند الله تعالى ، بل نقول : نحن على الحق عند أنفسنا ، ومخالفنا عندنا مخطىء مأجور والله أعلم - :

فأدق ذلك وأغمضه: أن ترد آيتان عامتان ، أو حديثان صحيحان عامان، أو آية عامة وحديث صحيح عام ، وفى كل واحدة من الآيتين، أو فى كل واحد من الآية والحديث \_ : تخصيص لبعض مافى من الحديثين، أو فى كل واحد من الآية والحديث \_ : تخصيص لبعض مافى عموم النصالا خرمنهما ، وذلك مثل قوله تعالى: (وأن تجمعوا بين الاختين الاماقد سلف ) مع قوله تعالى : (أوماملكت أيمانكم ). وكقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : وقدذكر الامام : ﴿ واذا قرأ فأنصتوا ﴾ ومثل قوله تعالى : (ولله عليه وسلم : وقدذكر الامام : ﴿ واذا قرأ فأنصتوا ﴾ ومثل قوله تعالى : (ولله على الله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا ) مع قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ لايكل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر إلا مع زوج عليه وسلم : ﴿ فان خصومنا يقولون : (وان تجمعوا بين الاختين الا ما قد شلف ) قد خص منه الاختين علك الحين قوله تعالى: (أوما ملكت أيمانكم ) وقلنا نحن : إن قوله تعالى: (أو ما ملكت أيمانكم ) خصمنه الا ختين بملك وقلنا نحن : إن قوله تعالى: (أو ما ملكت أيمانكم )

اليمين قوله تعالى: (وأن تجمعوابين الاختين).

وقال خصومنا: « لا صلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن » خص منه المأموم قوله عليه السلام: « واذا قوله عليه السلام: « واذا قرأ فانصتوا » وقلنا نحن: قوله عليه السلام: « واذا قرأ فانصتوا » خص أم القرآن منه قوله: « لاصلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن » وقال خصومنا : قول الله تعالى ( ولله على الناس حج البيت ) خص النساء منه قوله عليه السلام : « لا تسافر امرأة الا مع زوج أو ذى محرم » وقلنا نحن :ان قوله عليه السلام : « لا تسافر امرأة الامع زوج أوذى محرم » خص منه سفر الحج قوله تعالى : ( ولله على الناس حج البيت )

قال أبو محمد: فهذا وان رجحنا استمالنا للحديثين بدليل لازم صحيح فان متعلق خصومنا هذا قوى ، ووجه خطأ من أخطأ ههنا خنى جدا ، دقيق البتة ، لا يؤمر في مثله الغلط على أهل العلم الواسع ، والفهم البارع ، والانصاف الشايع (١) وليس كسائر ما قدمنا مما تقود اليه العصبية ولا يخنى وجه الخطأ فيه على من أنصف أو تورع

هذا مالم يوجد فيه نص يشهد لاحدالاستمالين ، فان وجدنص صحيح بذلك عاد الأمر الى ما قد ذكرناه في الفصول المتقدمة، ولا بد من وجوده، لان الله تعالى قد ضمن لنا بيان الدين بقوله تعالى: (لتبين للناس ما نزل اليهم) فلا يجوز البتة أن يبقى في الدين شيء مشكل، بلهو كله مقطوع على أنه بين بيانا جليا. والحمد لله رب العالمين \*

الوجه الثانى: أن يرد حديثان محيحان متعارضان، أو آيتان متعارضتان . أو آية معارضتان أو آية معارضة النصين منع وفي أو آية معارضة لحديث صحيح تعارضاً مقاوماً ، في أحدد النصين منع وفي

<sup>(</sup>۱) هنا بحاشية النسخة الاندلسية مانصه د اقول: فقدرجمت الى العمل بالظن وقات به البتة من حيث لا تدرى، ووقعت فيما فررت منه بعدظهور تعب لا يغنى ولله عاقبة الاموروما ادرى من كتبها انها يظهرنى انه مغالط متعصب احفظ صدرهما شنع به ابن حزم مللة دره على المقلدين متبعى الاهواء والعصبية . ورحم الله الجميع

الثانى ايجاب فى ذلك الشي بعينه ، لا زيادة فى أحد النصين على الآخر ، ولا بيان فى أيهما الناسخ من المنسوخ ، كالنصالوارد أن رسول الله صلى الله وسلم شرب قائما ، والنصالوارد أنه عليه السلام نهى عن الشرب قائما فان من ترك الخبرين مما ورجع الى الاصل الذى كان يجب لو لم يرد ذانك الخبران أو رجح أحد الخبرين على الممارض له بكثرة رواته ، أو بانه رواه من هو أعدل بمن روى الآخر وأحفظ ، وما أشبه هذا من وجوه الترجيحات التى قد أوردناها فى باب الكلام فى الاخبار من ديواننا هذا وبيان وجوه الصواب منها من الخطأ -: فان هذا أيضا مكان يخنى بيان الخطأ فيه جدا وأما نحن فنقول بالاخذ بالوائد شرعا إلا أننا نقول وبالله تعالى التوفيق : إن من مال الى أحد هذه الوجوه فى مكان ثم تركه فى مثل ذلك المكان وأخذ بالوجه الآخر مقلماً أو مستحسناً ، فا دام لم يوقف على تناقضه وتفاسد حكمه فمزور مأجور ، حتى إذا وقف على ذلك فمادى فهو فاسق عاص لله عز وجل لا تباعه الهوى ، قال الله تمالى : (ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل عز وجل لا تباعه الهوى ، قال الله تمالى : (ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل المي اليه قانه بيقين متبع لهواه \*

والوجه الثالث: آن يتعلق بحديث ضعيف لم يتبين له ضعفه أو بحديث مرسل، أوادعى تجريحا في راوى حديث صحيح، إما بتدليساً ونحوه ، أوادعى أن الناقل أخطأ فيه ، فن اعتقد صحة ما ذكر من ذلك فهو معذور مأجور ، حتى اذا ترك في مكان آخر مثل ذلك الحديث، أورد مرسلا آخر لارساله فقط وأخذ بحديث آخر فيه من التعليل كالذي فيا قد رده في مكان آخر، ووقف على ذلك \_: فان تمادى فهو فاسق، وإن لم نقطع على أنه مخطى عند الله عز وجل ذلك \_: فان تمادى فهو فاسق، وإن لم نقطع على أنه مخطى عند الله عز وجل لكن لاقدامه على الحكم في الدين بما قد شهدلسانه ببطلانه في موضع آخر، فهو متبع هواه ، فهو ضال بالنص ، كن حكم بشهادة فاسقين يعلم فسقهما فيا لا يدرى هو صحية شهادته با ورد شهادة عدلين يعلم عدا لهما بغير جرح

ثبت عنده ولاعلم منه ببطلان ماشهدا به، فهذا فاسق باجاع الا مةكلها، وإن كان في الممكن أن يكون قد صادف الحق عند الله تعالى لكن، لما أقدم على خلاف ماأمر به بغير يقين كان عاصياً لله تعالى . و نعوذ بالله من الخدلان به فان قال : فكيف تقولون فيمن بلفه نص قرآن أو سنة صحيحة بخبر ليس من باب الا مر إلا أنه قد جاء ذلك الخبر في نص آخر باستثناء منه أو زيادة عليه ، ولم يبلغه النص الثاني ?

جُوابنا وبالله تعالى التوفيق: إن هذا بخلاف الائمر، لائن الائوامر قد ترد ناسخا بعضها بعضا، فيلزمه ما بلغه حتى يبلغه ما نسخه، وليس الخبر كذلك، بل يلزمنا تصديق ما بلغنا من ذلك، لان الله تعالى لا يقول إلا الحق وكذلك وسوله صلى الله عليه وسلم، وعليه أن يمتقد مع ذلك أن ما كان في ذلك الخبر من نخصيص لم يبلغه أو زيادة لم تبلغه فهى حق، ولا نقطع في ذلك الخبر أصلا، وكذلك أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ قال: « لا تصدقوا أهل الكتاب اذا حدثوكم ولا تكذبوه، فتكذبوا بحق أو تصدقوا بباطل، أو كلاما هذا معناه.

فهذا حكم الاخبار الواردة في الوء خط وغيره . وبالله تعالى التوفيق \* وماكان من الاخبار لايحتمل خلاف نصه صدق كما هو ، ولزم تكذيب كل ظن خالف نص ذلك الخبر ، وبالله تعالى التوفيق . وهو حسبنا و نعم الوكيل ، لاآله إلا هو عليه توكلت.

قال أبو محد على بن احد رضى الله عنه:

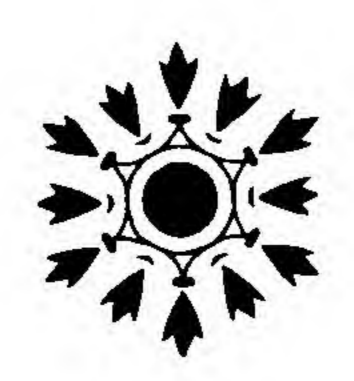
قد انهينا من الكلام في الاصول الى ماأعاننا الله تعالى عليه ، و بسرنا له على حسب ماشرطنا ، في أول كلامنا في ديواننا هذا من التقصى والاستيعاب، نسأل الله عز وجل أن يجعله لوجهه ، ودعاء اليه و نصرا له ، وأن يدخلنا ، عامن به علينا من ذلك - في جملة من أثنى عليهم بقوله تعالى : (ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك

هم المفاحون ) و بقوله تعالى : ( ولينصرن الله من ينصره ) . قال ابو محمد : فلنختم كلامنا بما ابتدأنا به فنقول :

والحمد لله رب العالمين . وصلى الله على سيدنا محمد عبده ورسوله وسلم تسلما . ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

ثم الجزء الثامن من كتاب الاحكام لاصول الاحكام وبه تم جميع الديوان والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليما الستل. ال

ذكر المؤلف في هذا الجزء في صحيفة (١٠٠) حديث رفقة الاشعريين ، وقلت انى لم أجده ، ثم وجدته بعد ، وهو في صحيح مسلم (ج٢ ص ٢٦٤) من حديث أبى موسى ، وفي لفظ المؤلف « يزجلون » بالزاى ، وهو خطأصوابه « يدخلون » بالدال كما في جميع نسخ مسلم ، ووقع أيضا هنا « حدين نزولوا بالمهار » وهو خطأ مطبعي صوابه « حين نزلوا بالمهار » .



## فهوس

﴿ ما في الجزء النامن من الأبواب والفصول بحسب وضع المؤلف ﴾

٢ فصل: بحث في الرد على القائلين بالقياس
 ٤٢ فصل: محث آخر في الرد على احتجاج أهل القياس

٤٨ فصل: في ذكر طرف يسير في تناقض أصحاب القياس

٧٦ الباب الناسم والثلاثون: في ابطال القول بالملل في جميـم أحكام الدين

٩٣ فصل: واحتج بعضهم في إبجاب القول بالعلل الخ . .

٩٧ فصل: في ابطال القول بالملل في شي من الشرائم

١١١ فصل: في بيانمافي القرآن من النهى عن القول بالملل

١١٤ فصل: في ذكر طرف يسير من تناقضهم في التعليل

١٢٠ فصل: في قولهم الحكيم لايفعل الالعلة صحيحة والسفيه يفعل لالعلة ١٣٣ الباب الموفى أربعين : وهو فى بيان الاجتهاد وحكم الجنهد

١٥٢ فهرس الجزء الثامن

